



# مختصر زاد المعاد

تأليف

شیخ الاسلام محمد بن عبد الوهاب

رحمه الله تعالى

وزارت اسلامی امور و اوقاف و دعوت و ارشاد کی شانع کرده  
بتعاون مؤسسه ابراهیم بن عبد العزیز آل ابراهیم الخیریہ  
علامہ ابن القیم کی مشہور تصنیف "زاد المعاوٰد"

# مختصر زاد المعاوٰد

تألیف

شیخ الاسلام محمد بن عبد الوهاب

رحمہ اللہ تعالیٰ

ترجمہ  
سعید احمد قمر الزمان التدوی

وزارت کے شعبہ مطبوعات و نشری کی زینگرانی طبع شدہ

ح ( ) وزارة الشؤون الإسلامية ، هـ ١٤٢٧ ،

فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

محمد بن عبدالوهاب بن سليمان

مختصر زاد المعاد - الرياض .

٣٩٢ ص ، سم ٢٤٨١٧

ردمك ٦-٢٩-١٠٠-٩٩٦٠

(النص باللغة الأردية)

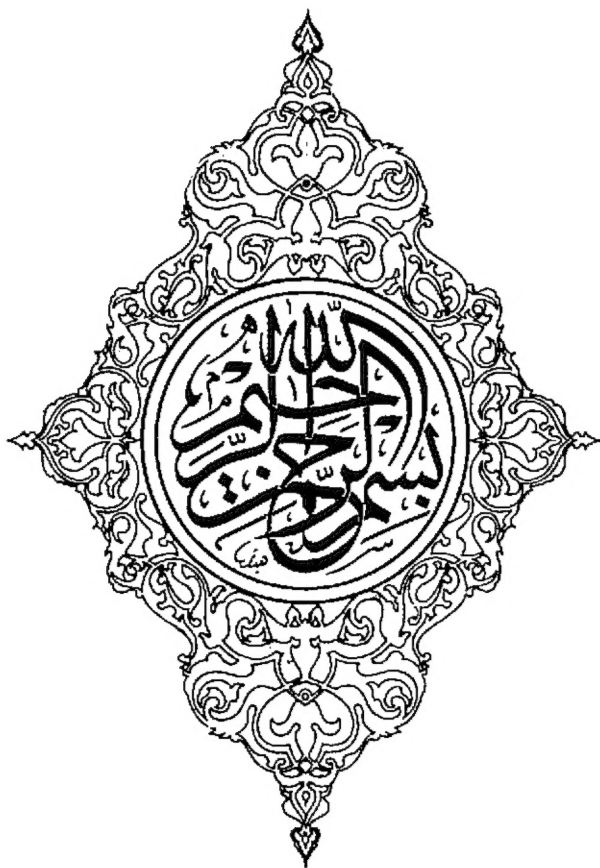
١- السيرة النبوية      أ- العنوان

١٧/٠٧٦٦

ديوري ٢٣٩

رقم الإيداع : ١٧/٠٧٦٦

ردمك : ٦-٢٩-١٠٠-٩٩٦٠



شروع اللہ کے نام سے جو بڑا مہربان نہایت رحم والا ہے

## فہرست مضمائیں

|    |                                                                   |
|----|-------------------------------------------------------------------|
| ۱۰ | مقدمہ سعید احمد قرآن                                              |
| ۱۳ | شیخ الاسلام محمد بن عبد الوہاب کے مختصر حالات زندگی               |
| ۱۵ | علامہ ابن القیم رحمۃ اللہ علیہ کا مختصر تعارف                     |
| ۱۸ | مقدمہ امام ابن القیم                                              |
| ۲۱ | اللہ تعالیٰ کو پا کیز و ملیب چیزیں پسند ہیں                       |
| ۲۲ | اتباع سنت کی ضرورت                                                |
| ۲۵ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے وضوء کا طریقہ                      |
| ۲۸ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی نماز کا طریقہ                      |
| ۳۲ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا نمازوں میں قراءت کا طریقہ          |
| ۳۵ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے رکوع کا طریقہ                      |
| ۳۷ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے سجدے کا طریقہ                      |
| ۳۹ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے تشدید کا طریقہ                     |
| ۴۲ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے سجدہ سو کا طریقہ                   |
| ۴۵ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی نماز کی سنتوں کا طریقہ             |
| ۵۰ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی نماز تجدید کا طریقہ                |
| ۵۵ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی نماز چاہشت اور سجدہ تلاوت کا طریقہ |
| ۵۷ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا یوم جمعہ میں اسوہ حسنہ             |
| ۶۰ | یوم جمعہ کی فضیلت و عظمت کا میان                                  |
| ۶۳ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی نماز عیدین کا طریقہ                |

۲۰ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا سورج گرہن کے موقع پر اسوہ حسنہ  
 ۲۱ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے نماز استقامت کا طریقہ  
 ۲۲ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا دوران سفر عبادتوں کا طریقہ  
 ۲۳ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے تلاوت قرآن کا طریقہ  
 ۲۴ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا مریضوں کی عیادت کا طریقہ  
 ۲۵ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا صلاۃ خوف کا طریقہ  
 ۲۶ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے اداء زکوٰۃ کا طریقہ  
 ۲۷ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا اموال زکوٰۃ کے تقسیم کا طریقہ  
 ۲۸ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ادائے صدقات کا طریقہ  
 ۲۹ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا رمضان کے روزے رکھنے کا طریقہ  
 ۳۰ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا روزے کے بارے میں اسوہ حسنہ  
 ۳۱ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا نقلی روزے رکھنے کا طریقہ  
 ۳۲ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے اعتکاف کا طریقہ  
 ۳۳ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا حج اور عمرہ کا طریقہ  
 ۳۴ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا منی میں قیام کے دوران معمولات و اسوہ حسنہ  
 ۳۵ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا سفر حج سے واپسی کا طریقہ  
 ۳۶ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے قربانی اور عقید کا طریقہ  
 ۳۷ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا قربانی کے جانور کے انتخاب میں اسوہ حسنہ  
 ۳۸ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے عقیدہ کا طریقہ  
 ۳۹ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا نام و کنیت رکھنے کے متعلق سنت طیبہ  
 ۴۰ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے انداز بیان اور تفہیم کا طریقہ  
 ۴۱ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ذکرو اذکار کا طریقہ  
 ۴۲ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا گھر میں داخل ہونے کا طریقہ  
 ۴۳ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا اذان میں اسوہ حسنہ

|     |                                                                       |
|-----|-----------------------------------------------------------------------|
| ۱۳۸ | نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا کہانا کھانے کا طریقہ                    |
| ۱۵۱ | نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کے سلام اور اس کے جواب کا طریقہ            |
| ۱۵۶ | نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا اہل کتاب کو سلام کرنے کا طریقہ          |
| ۱۵۸ | نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا اجازت طلبی کا طریقہ                     |
| ۱۶۱ | نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا چینکنے میں اسوہ حسنہ                    |
| ۱۶۳ | نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا سفر کے دوران اسوہ حسنہ                  |
| ۱۶۸ | نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا خطبہ الحاجت میں سنت طیبہ                |
| ۱۷۰ | نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا خواب دیکھنے کے متعلق اسوہ حسنہ          |
| ۱۷۱ | نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کی وساوس کے متعلق سنت طیبہ                 |
| ۱۷۳ | نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کی غصہ کے وقت کی تعلیمات حسنہ              |
| ۱۷۵ | نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کے نزدیک تائپندیدہ الفاظ و کلمات           |
| ۱۷۷ | نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا جہاد و غزوات میں اسوہ حسنہ              |
| ۱۸۱ | جنادی فی سبیل اللہ کے درجات و مراتب                                   |
| ۱۸۳ | جنادی میں مومن کا ایام امتحان                                         |
| ۱۸۸ | نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا دعوت اسلام اور صحابہ کرام کا قبول اسلام |
| ۱۹۳ | نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کو ایذا رسانی اور آپ کا سفر طائف           |
| ۱۹۷ | نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کے معراج کا واقعہ                          |
| ۲۰۲ | نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کی مجرمت میں کا واقعہ                      |
| ۲۱۱ | نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کی مدد میں منورہ میں تشریف آوری کی کیفیت   |
| ۲۱۵ | نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا مسجد نبوی کی تعمیر کا طریقہ             |
| ۲۲۰ | نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا مدد میں قیام اور جہاد کی مشروعت         |
| ۲۲۶ | نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا جہاد فی سبیل اللہ میں اسوہ حسنہ         |
| ۲۲۲ | نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا قیدیوں کے ساتھ معاملہ کا طریقہ          |
| ۲۲۳ | نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا غنیمت کی زمین کی تقسیم کا طریقہ         |

|    |                                                                                                 |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۶۸ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا امان، صلح، جزیہ میں اہل کتاب اور منافقین کی ساتھ معاملہ کا طریقہ |
| ۶۹ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا عقد ذمہ اور جزیہ وصول کرنے کا طریقہ                              |
| ۷۰ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا تاحیات کفار و منافقین کے ساتھ معاملہ کا طریقہ                    |
| ۷۱ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا صحابہ کرام کے ساتھ معاملہ کا طریقہ                               |
| ۷۲ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے غزوہ کا بیان                                                     |
| ۷۳ | غزوہ بدر کا عظیم اور تاریخی مرکز                                                                |
| ۷۴ | غزوہ احمد سے مستبطن احکام و مسائل                                                               |
| ۷۵ | حراء الاسد کا واقعہ                                                                             |
| ۷۶ | واقعہ افک کا بیان                                                                               |
| ۷۷ | غزوہ خندق کا بیان                                                                               |
| ۷۸ | صلح حدیبیہ کا بیان                                                                              |
| ۷۹ | صلح حدیبیہ سے مستبطن احکام و مسائل                                                              |
| ۸۰ | غزوہ خیبر کا بیان                                                                               |
| ۸۱ | غزوہ خیبر سے مستبطن احکام و مسائل                                                               |
| ۸۲ | غزوہ فتح مکہ کا عظیم واقعہ کا بیان                                                              |
| ۸۳ | فتح مکہ سے مستبطن احکام و مسائل                                                                 |
| ۸۴ | غزوہ حنین کا بیان                                                                               |
| ۸۵ | غزوہ حنین سے مستبطن احکام و مسائل                                                               |
| ۸۶ | غزوہ طائف کا بیان                                                                               |
| ۸۷ | غزوہ طائف سے مستبطن احکام و مسائل                                                               |
| ۸۸ | غزوہ توبک کا بیان                                                                               |
| ۸۹ | منافقین کی ایک سازش                                                                             |
| ۹۰ | مسجد ضرار کی تعمیر                                                                              |
| ۹۱ | میں شاندار استقبال                                                                              |

|     |     |                                                                               |
|-----|-----|-------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۲۹ | ۹۲  | غزوہ تبوک سے مستبیط احکام و مسائل                                             |
| ۳۲۳ | ۹۳  | حضرت کعب بن مالک اور ان کے رفقاء کا واقعہ                                     |
| ۳۲۲ | ۹۴  | واقعہ حضرت کعب سے مستبیط احکام و مسائل                                        |
| ۳۲۸ | ۹۵  | غزوہ تبوک سے واپسی پر حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کی امارت میں حج               |
| ۳۵۰ | ۹۶  | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا طریقہ جسمانی علاج میں                          |
| ۳۵۰ | ۹۷  | نظریہ کا علاج                                                                 |
| ۳۵۵ | ۹۸  | خود اپنی نظر لگنے کا علاج                                                     |
| ۳۵۸ | ۹۹  | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا شدت مصیبت کے علاج کا طریقہ                     |
| ۳۶۱ | ۱۰۰ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا حزن و غم کے علاج کا طریقہ                      |
| ۳۶۶ | ۱۰۱ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا بے خوابی اور گھبراہٹ کے علاج کا طریقہ          |
| ۳۶۸ | ۱۰۲ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا حفظان صحت۔ سلسلہ میں اسوہ حسنہ                 |
| ۳۷۰ | ۱۰۳ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا کھانے پینے میں اسوہ حسنہ                       |
| ۳۷۲ | ۱۰۴ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا خوشبو کے استعمال میں اسوہ حسنہ                 |
| ۳۷۳ | ۱۰۵ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا فیصلوں اور احکام میں اسوہ حسنہ                 |
| ۳۷۷ | ۱۰۶ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا تقسیم غنائم سے متعلق فیصلہ اور طریقہ           |
| ۳۷۸ | ۱۰۷ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا پدایا و تھائیں قبول کرنے کا طریقہ              |
| ۳۷۹ | ۱۰۸ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا اموال و الملک کے تقسیم کا طریقہ                |
| ۳۸۳ | ۱۰۹ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ایضاۓ عمد اور قاصدیوں کے ساتھ معاملہ کا طریقہ  |
| ۳۸۵ | ۱۱۰ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا غیر مسلموں کو امان اور پناہ دینے میں اسوہ حسنہ |
| ۳۸۶ | ۱۱۱ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا غیر مسلموں سے جزیہ لینے کا طریقہ               |
| ۳۸۸ | ۱۱۲ | نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا نکاح کے متعلق اسوہ حسنہ                        |

## مقدمة

سرور کائنات نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت طیبہ ایسا سدا بہار موضوع ہے جس پر سبھے شار لوگوں نے مختلف زبانوں میں لکھا ہے اور قیامت تک اس سعادت عظیٰ کا سلسلہ جاری رہے گا۔ چونکہ یہ موضوع ایسا دل آویز اور جاذب نظر ہے کہ ان گفت سیرت نگاروں کی تحریریں، مختصر اور کلی تفہیم تالیفات سامنے آجھی ہیں، اس کے باوجود کبھی مضمون کی خشکی اور عدم دلچسپی کی شکایت پیدا نہ ہو سکی اور نہ کبھی پیدا ہوگی۔ حقیقت یہ ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات مبارکہ کے اتنے گوشے ہیں اور ہر گوشے کے اتنے پلو ہیں کہ کبھی کوئی یہ دعویٰ نہیں کر سکتا کہ اس موضوع کا حق ادا کر دیا گیا اور اس بحر تا پیدا آکنار سے سارے موئی نکال لٹے گے ہیں، چنانچہ ان خدمات و جذبات کے نتیجے میں ایسا گرفتار ڈخیرہ تیار ہو گیا، جس کی نظر سیرت و سوانح کی تاریخ میں نہیں ملتی۔

اس بے انتہا کثرت کے ہادی جو عالمی کتابیں محدودے چند ہی تھیں، جن میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات طیبہ کو ایسے انداز سے پیش کیا گیا ہو جو ایک مسلمان کے لئے اسوہ حسنہ والا کوئی عمل ثابت ہو، کوئنہ آپ کی ذات گرامی ہر مسلمان کے لئے اسوہ حسنہ، دلیل منزل، مسح راہ، اسلامی تعلیمات اور ہدایات کا تکمیل نہیں ہے اور جب تک آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا اسوہ حسنہ ہمارے سامنے نہ ہو اس وقت تک نہ ہم اسلام کو سمجھ سکتے ہیں اور نہ صحیح طور پر اس پر عمل کر سکتے ہیں اور نہ ہی سعادت وہ ایت اور کامیابی کی منزل تک مہنچ سکتے ہیں۔ خود قرآن حکیم نے اپنے اس فرمان سے اس کی نشاندہی کی ہے، ارشاد خداوندی ہے :

﴿لَئِذْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّٰهِ أَشَوَّهُ حَسَنَةً﴾ [الاحزاب: ۲۱]

در حقیقت تم لوگوں کے لئے اللہ کے رسول میں ایک بہترین نمونہ ہے۔

اس لئے اسوہ حسنے کے ہم اس وقت تک رمز شناس نہیں ہو سکتے جب تک آپ کی حیات طیبہ کے تمام پہلوؤں کے سامنے نہ ہوں۔

اور سیرت نبویہ علیہ الصلوٰۃ والسلام کے اس بحرب خار میں علامہ و امام ابن القسم رحمۃ اللہ علیہ کی تالیف "زاد العادی حدی خیر العباد" سرفراست رکھی جانے والی عظیم الشان کتاب ہے، جس میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات طیبہ کو بطور اسوہ و نمونہ پیش کرنے کی قابل قدر کوشش ہے اور جس میں پوری جامیعت اور پوری تحقیق کے ساتھ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت کے مختلف پہلوؤں کی توضیح کی گئی ہے۔

چنانچہ مذکورہ کتاب کو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات طیبہ، اسوہ حسنہ، شب و روز کے معمولات، عادات، اخلاق، خصائص و شاکل، صفات و غزوات پر مشتمل انسانگلو پیدیا (ENCYCLOPAEDIA) قرار دیا جائے تو ذرا مبالغہ نہ ہوگا۔ اس میں قرآن کی تفسیر بھی ہے، حدیث کی تشریح بھی، اور راویان حدیث پر جرح و تعلیل بھی اور ان سے مستبط فقیہی مسائل بھی۔ اس و سبع تر معنویت، افادات اور اہمیت کے اعتبار سے زاد العاد و اقتضی زاد العادی ہے، یعنی تو شہ آخرت۔ یہ کتاب اپنے انہی مجموعی محسن کی وجہ سے ہمیشہ اہل علم کے حلقوں میں محبوب و مقبول رہی ہے۔

پیش نظر کتاب کی اس اہمیت و افادات کی وجہ سے ایک عرصہ سے دل میں آرزو تھی کہ اردو میں بھی کوئی ایسی ہی کتاب سیرت نبویہ پر قلبند کی جائے جس میں داعی اسلام کی حیات طیبہ کو اس طور سے پیش کیا جائے کہ ہر پڑھنے والے کے سامنے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی مجموعی زندگی آ جائے کیونکہ ہمارے عوام نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے عقیدت و محبت تو بت زیادہ رکھتے ہیں مگر ان کی اکثریت آپ کے اسوہ حسنے کے خصوصاً ان پہلوؤں سے بالکل نا آشنا ہے جن کے بارے میں ایک مسلمان کو شب و روز ضرورت پڑتی ہے اور جن پر عمل کئے بغیر کوئی شخص سچا مومن نہیں ہو سکتا۔

چنانچہ خیال پیدا ہوا کہ اس کی تلاشی اس کتاب کے ترجمہ سے پوری ہو سکتی ہے۔ اگرچہ اردو زبان میں اسلامی علوم و معارف کا بیش بہا خزانہ موجود ہے، لیکن اس کتاب کے ترجمہ سے ایک قابل قدر اور یقینی سروائے کا اضافہ ممکن ہے۔

یہ کتاب (زاد العاد) چونکہ اپنی ضخامت و طوالت کے باعث ہر شخص کے مطالعہ میں باسانی

نہیں آسکتی اس لئے ضروری معلوم ہوا کہ اس کو مختصر کیا جائے اور وہ تمام مباحث تکال دیئے جائیں جو زیادہ تر علماء و محققین کے اختصارات میں سے ہیں تاکہ براہ راست عوام بھی اس سے فیضیاب ہو سکیں۔

تاتھم خوشنگوار امریہ ہے کہ اس ضورت کو شیخ الاسلام محمد بن عبد الوہاب رحمۃ اللہ علیہ نے بڑی خوبی و خوش اسلوبی سے پورا کر کھاتھا، اب محض اس کو اردو میں منتقل کرنے کا مرحلہ باقی تھا، چنانچہ میں نے اللہ تعالیٰ پر بھروسہ کر کے اس مختصر مکمل جامع انتخاب جو "مختصر زاد المعاوٰ" کے نام سے متعدد بار شائع ہو کر منظر عام پر آچکی ہے اور محمد بن عبد الوہاب رحمۃ اللہ علیہ کے حسن انتخاب اور حسن ترتیب کے ساتھ ساتھ ان کے عقیدہ و عقیدت اور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے حضور ان کی محبت و اطاعت کا بے مثل شاہکار ہے نیز اصل مأخذ ہی کی طرح مقبول عام رہی ہے، پورے عزم و حوصلے اور عقیدت و محبت کے جذبے سے سرشار ہو کر شروع کر دیا اور آج بھی اللہ میں بجا طور پر فخر و مسرت کی ملی جملی کیفیت کے ساتھ اس معرکتہ الاراء و مفید کتاب کا اردو ترجمہ پیش کرنے کی سعادت حاصل کر رہا ہوں اور امید رکھتا ہوں کہ یہ کاؤش عام قارئین کے ساتھ ساتھ علمی و فکری حلقوں میں بھی قدر و عزت اور اعتراف و قبولیت کی نظریوں سے دیکھی جائے گی۔

میں اپنی اس حقیر کوشش کو حسن انسانیت صلی اللہ علیہ وسلم کی جناب میں خراج عقیدت تصور کرتا ہوں اور دل تمنا رکھتا ہوں کہ اس کے ذریعہ سے آپ کے سوائچ نگاروں کی فہرست میں کسی جگہ اس خاکسار کا نام بھی آجائے۔ "اگر قبول اندوز ہے عز و شرف"۔

نیز اس ذہنی کاؤش اور علمی خدمت سے قوی امید رکھتا ہوں کہ یہ میرے لئے سرمایہ حیات، صدقہ جاریہ اور زاد المعاوٰ یعنی تو شہ آخترت ثابت ہو جائے گی۔

آخر میں میری دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ ہم سب کو حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے اسوہ حسنہ پر عمل پیرا ہونے کی توفیق ارزانی کرے اور اسے ہماری اخروی زندگی کے لئے بہترین زاد راہ و شمع ہدایت بنائے۔

آمين!

رَبَّنَا تَقَبَّلْ مِنَّا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ، وَتُبْ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَابُ الرَّحِيمُ، وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى نَبِيِّنَا مُحَمَّدٍ وَآلِهِ وَصَحْبِهِ وَسَلَّمَ.



## شیخ الاسلام محمد بن عبد الوہاب رحمۃ اللہ علیہ کے مختصر حالات زندگی

شیخ الاسلام محمد بن عبد الوہاب بن سلیمان التمکنی رحمۃ اللہ علیہ شریعہ میں، جو مملکت سعودی عرب کے دارالسلطنت ریاض کے شمال کی طرف واقع ہے، ۱۱۱۵ھ میں خانوادہ علم و فضل میں پیدا ہوئے اور وہیں پروان چڑھے۔

آپ کے والد ماجد علم و فضل، تقویٰ و طہارت، خلق و حیا اور بے شمار صفات حسنے سے متصف تھے اور قاضی شریعہ تھے۔ آپ کے والد شیخ سلیمان علاقہ کے مفتی اعظم تھے اور ان کا شمار اکابر علماء میں ہوتا تھا۔ آپ نے ابتدائی تعلیم و تربیت اپنے والد سے حاصل کی پھر تحصیل علوم اسلامیہ کے ارادے سے مکہ مکرمہ و مدینہ منورہ اور بصرہ وغیرہ کے سفر کئے اور وہاں کے علماء و مشائخ سے مختلف علوم و فنون کی تعلیم حاصل کی؛ اس کے بعد اپنے وطن واپس آ کر دعوت و تبلیغ اور تعلیم و تدریس میں پوری طرح مشغول ہو گئے۔

آپ کو بچپن ہی سے علماء سلف کی کتابوں کے مطالعے کا بے حد شوق تھا۔ خاص طور پر شیخ الاسلام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ اور ان کے شاگرد رشید علامہ ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ کی تصنیف کا بڑے شوق و اشماک سے مطالعہ کرتے تھے۔

عبد طفویل ہی سے آپ پر امر المعرف و نہی عن المنکر کا جذبہ غالب تھا، چنانچہ آپ لوگوں کو کتاب و سنت پر مضبوطی سے عمل پیرا ہونے کی تاکید کرتے تھے اور خاص طور پر ان بدعاات اور رسومات کو چھوڑنے کی ترغیب دیتے تھے جنہیں بد عقیدہ لوگوں نے عوام میں دین کے نام سے پھیلا رکھا تھا۔

امام موصوف نے سائل توحید اور اس زمانے میں رواج پا جانے والی شرکیہ رسوم کے متعلق علماء عصر سے مباحثے کئے، لہذا متعدد علماء آپ کے قائل اور ہم خیال ہوئے، اس طرح وعظ و تبلیغ اور خطبات سے عوام الناس میں دینی بیداری پیدا فرمائی اور اتباع سنت کا جذبہ پیدا کیا۔

نیز مختلف امراء اور حکام کو اصلاحی خطوط لکھے جن میں دعوت الی اللہ کی وضاحت فرمائی اور شرک و بدعاات کی برائیاں بیان کیں، دلائل و برائیں سے اسلام کی حقانیت کو ثابت فرمایا اور احکام شریعت کے نفاذ

کی دعوت دی۔

اس دعوت و صراحت کی وجہ سے بعض علماء و امراء آپ کے سخت مخالف ہو گئے جس کے باعث آپ اپنا طن عینہ ۱۱۵ھ میں چھوڑنے پر مجبور ہو گئے اور مقام درعیہ کی طرف ہجرت کر گئے، جہاں محمد بن سعود کے ساتھ کتاب و سنت کے نفاذ اور اس سلسلہ میں جماد کرنے پر معاہدہ فرمایا، اور پوری طرح دعوت و تبلیغ اور شرک و بدعت کو ختم کرنے میں مشغول ہو گئے، آپ کی ان کوششوں کے نتیجہ میں نجد کی سرزشیں توحید سے منور ہوئی اور عوام توحید سے سرشار اور شرک و بدعت سے پیزار نظر آنے لگے۔

تحوڑے ہی عرصے میں آپ کی دعوت کے اثرات و برکات جزیرہ العرب، یمن، مصر و شام و مرکش اور بر صیر تک پہنچ گئے۔ عام مسلمانوں میں اصلاح عقیدہ کے سلسلہ میں بیداری پیدا ہوئی اور صحیح العقیدہ لوگ آپ ہی کی طرف منسوب کئے جانے لگے۔

آپ نے بہت سی مفید کتابیں تالیف کیں، جن میں اکثر و بیشتر توحید کی دعوت اور شرک کی تردید پر زور دیا گیا ہے۔ ان میں سے چند مشہور تصنیف یہ ہیں :

- ۱ - کتاب التوحید۔
- ۲ - مختصر سیرۃ الرسول صلی اللہ علیہ وسلم۔
- ۳ - مختصرزاد العاد (پیش نظر کتاب)۔
- ۴ - الاصول اثلاذہ و ارتقا۔
- ۵ - مسائل الجاہلیۃ۔
- ۶ - کشف اثہرات۔
- ۷ - الخطب المنبریہ۔
- ۸ - عقیدۃ الفرقۃ الناجیۃ۔
- ۹ - اوشن عری الایمان۔
- ۱۰ - تفسیر آیات القرآن الکریم۔

ان کے علاوہ اور بھی متعدد کتابیں اور رسائل و ملتوی ہیں، جو شائع ہو چکے ہیں۔

آپ کی وفات سعودی عرب کے شری ریاض کے قریب مقام درعیہ میں ۱۲۰۶ھ میں ہوئی۔

## علامہ ابن القیم رحمۃ اللہ علیہ کا مختصر تعارف

علامہ و امام ابن القیم کی سوانح عمری یا تعارف کے لئے چند اور اوقات ناقافی ہیں، تاہم یہاں طوالت سے صرف نظر کرتے ہوئے مختصرًا آپ کی حیات مبارکہ کے چند اہم اور روشن اور اوقات پیش کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔

آپ کا پورا نام محمد بن ابو بکر بن ایوب بن سعد حریز الزرعی الدمشقی شمس الدین المعروف بابن القیم الجوزی ہے، جو زیور ایک مدرسہ کا نام تھا، ہو امام جوزی کا قائم کردہ تھا، اس میں آپ کے والد ماجد قیم یعنی مکران اور ناظم تھے اور علامہ ابن القیم بھی اس سے ایک عرصہ خلک رہے۔

علامہ ابن القیم ۶۹۱ھ میں پیدا ہوئے اور علم و فضل اور ادب و اخلاق کے گھوارے میں پرورش پائی، آپ نے ڈکورہ مدرسہ میں علوم و فنون کی تعلیم و تربیت حاصل کی، نیز وہ سرے علماء سے استفادہ کیا جن میں شیخ الاسلام ابن تیمیہ کا نام گرامی سب سے زیادہ اہم اور قائل ذکر ہے۔ ان کے شاگرد رشید کی حیثیت سے زندگی بھر رفق صادق، قید خانہ کے ساتھی، میدان جہاد میں ان کے دوش بدوش اور استاذ کے بعد ان کے علوم کو نہایت تیقی اضافہ کے ساتھ بمترين اسلوب پر شائع کرنے والے تھے۔

متاخرین میں شیخ الاسلام ابن تیمیہ کے بعد ابن القیم کے پائے کا کوئی محقق نہیں گزرا، آپ فن تفسیر میں اپنا جواب آپ تھے، اصول وین کے رمز شناس تھے، حدیث و فقہ میں نہایت گھری نظر رکھتے تھے، استنباط و اخراج مسائل میں یکتاںے روزگار تھے، آداب حرجگاہی سے آشنا اور نہایت عبادت گذار تھے، مصیبتوں اور ابتلاؤں کو خنده پیشانی سے برداشت کرتے تھے، صبر و ہمکر کے زیور سے آرستہ و پیراستہ تھے، شعرو ادب کا اعلیٰ اور عمدہ مذاق رکھتے تھے۔ آپ ایک ماہر طبیب بھی تھے۔

علماء طب کا بیان ہے کہ علامہ موصوف نے اپنی کتاب "طلب نبوی" میں جو طبی فوائد، نادر تجربات اور بیش بہانے پیش کئے ہیں، وہ طبی دنیا میں ان کی طرف سے ایک ایسا اضافہ ہیں کہ طب کی تاریخ میں ہمیشہ یاد رکھے جائیں گے۔

قاضی یہاں الدین کا بیان ہے کہ :

"اس آسمان کے نیچے کوئی بھی ان سے زیادہ وسیع الحلم نہ تھا"۔

علامہ کے رفتی درس حافظ ابن کثیر رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں :

”ابن القیم رحمۃ اللہ علیہ نے حدیث کی ساعت کی اور زندگی بھر علمی مشغلہ میں مصروف رہے، اُنہیں متعدد علوم میں کمال حاصل تھا۔ خاص طور پر علم تفسیر اور حدیث وغیرہ میں غیر معمولی درستگاہ تھی، چنانچہ تھوڑے ہی عرصہ میں یگانہ روزگار بن گئے، وہ اللہ کی عبادت و انبات کی صفت سے اس قدر متصف تھے کہ شاید ہی اس دور میں ان سے زیادہ کوئی عبادت گزار رہا ہو، استاذ محترم شیخ الاسلام ابن تیمیہ کے علوم کے صحیح وارث اور ان کی مدد مدرس کے کماحتہ جانشین تھے۔“

چنانچہ علامہ موصوف نے اپنے استاذ گرامی کی علمی خدمات اور علمی کارناموں کی توسعہ و اشاعت میں غیر معمولی حصہ لیا، ان کی طرف دعوت و دفاع کا فریضہ سرانجام دیا اور اس کی تائید کے لئے تحقیق و تحقیق کی پوری کوشش کی، ان کی فقیہی تحقیقات اور ان کے فتاویٰ و اصول کو بڑی عرق ریزی سے جمع کیا، بلکہ مزید تحقیق و مختت سے قرآن و سنت کے دلائل سے مدلل سے مدلل کیا۔

اس طرح علامہ محترم نے بہت بڑا علمی ذخیرہ چھوڑا ہے جو ایک طرف علامہ ابن تیمیہ کے علم کا خلاصہ ہے اور دوسری طرف استاذ کی تحقیقات کے نتائج و ثمرات میں علمی توجیہات کا بہترن لب بباب بھی۔ انہوں نے مختلف فنون و علوم پر قابل قدر کتابیں تصنیف کی ہیں جن میں ٹکر کی گرامی، قوت استدلال، حسن ترتیب اور جوش بیان پورے طور پر نمایاں ہے، ان کتابوں میں کتاب و سنت کا نور اور سلف کی حکمت و بصیرت موجود ہے۔

ایک پہلو جو خاص طور پر ان کی کتابوں کے مطالعہ سے ان کی شخصیت اور عقیدے کے متعلق واضح ہوتا ہے، وہ ہے سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ان کی محبت شیفگلی اور بدعت کی سخت مخالفت، جو چیز انہیں سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے مطابق نظر آتی ہے، اسے دل و جان سے قبول کر لیتے ہیں، جو چیز سنت رسول کے خلاف نظر آتی ہے، اسے جڑ سے اکھاڑ دالنے میں اپنی پوری توانائی صرف کر دیتے ہیں۔ اس سلسلہ میں وہ کسی کے ساتھ رعایت کرتے ہیں، نہ مصالحت اور نہ رواداری، ان کا دل حبِ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے نشے سے سرشار تھا لیکن ان کی یہ محبت حدود سے تجاوز نہیں کرتی تھی۔ وہ کسی صورت اور کسی حیثیت میں بھی حبِ رسول کو جذبہ توحید سے متصادم نہیں ہونے دیتے

تھے، ان کی توحید اتنی شدید، غالباً اور واضح تھی کہ ان کے دشمنوں نے انہیں ہدف ستم بنا نے میں کوئی دیقانہ اٹھانیں رکھا تھا، انہیں طرح طرح سے تکلیفیں دی گئیں، ان پر ناروا پابندیاں عائد کی گئیں، نظر بندی و جلا و طنی کے مصائب سے دوچار کیا گیا، انہیں قید و بند کی صعوبتوں سے گزارا گیا لیکن ان کے عزم و استقامت میں ذرہ برا بر فرق نہیں آیا۔

علامہ کی چند مشہور و مقبول تصنیفیں یہ ہیں :

- (۱) تذکیرہ سنن الی داؤد (۲) اعلام الموتیین (۳) مدارج الساکنین (۴) زاد المعاد
- (۵) عدة الصابرین و ذخیرۃ الشاکرین (۶) مفتاح العادة (۷) الفوائد (۸) الوابل الصیب (۹) تحفۃ المودودی احکام المولود (۱۰) الصواعق المشرقة علی الجمیة والمعلقة (۱۱) حادی الارواح (۱۲) المراء الشفیق (۱۳) جلاء الافہام فی ذکر الصلاة والسلام علی خیر الانام (۱۴) شفاء العیل۔

ان کے علاوہ بھی کئی ایک گرفتار تصنیفات ہیں، جو زیور طبع سے آرائی ہو چکی ہیں۔

آپ کی وفات ۳۰ ربیعہ میں ہوئی اور دشمن کے باب صغير کے مقبرہ میں اپنے والد کے پلو میں دفن کئے گئے۔ اللہ تعالیٰ آپ کو درجات عالیہ اور رحمت ابدی سے نوازے۔ آمین!

## مقدمة امام ابن القسم

الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى أَشْرَفِ الْأَنْبِيَاءِ  
وَالْمُرْسَلِينَ، نَبِيِّنَا مُحَمَّدٌ، وَالْفَالِيلُ فِيهِ - سُبْنَحَانَهُ وَتَعَالَى لَقَدْ كَانَ لَكُنُونُ فِي  
رَسُولِ اللَّهِ أَسْنَةُ حَسَنَةٍ، وَعَلَى إِلَيْهِ وَأَصْحَابِهِ وَمَنْ تَبَعَهُمْ يَإِخْسَانٍ إِلَى يَوْمِ  
الْدِينِ. أَمَّا بَعْدُ:

الله تعالیٰ کی ذات پاک تمام خلوقات کی تھا خالق اور خاتار کل ہے، جیسا کہ اللہ عزوجل کا فرمان

﴿ وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ مَا كَانَ لَهُمُ الْخِيَرَةُ مُبَحِّنَ اللَّهُ وَيَعْلَمُ عَمَّا  
يَشْرِكُونَ ﴾ [القصص: ٦٨]

تمہارا رب جو چاہتا ہے، پیدا کرتا ہے اور پسند کرتا ہے۔ ان کا اس میں کوئی اختیار نہیں، اللہ ان  
کے شرک سے پاک اور برتر ہے۔

اس آیت کریمہ میں اختیار سے مراد فتح اور برگزیدہ بناتا ہے اور ارشاد باری مَا کَانَ لَهُمُ الْخِيَرَةُ کا  
مفہوم یہ ہے کہ اس اختیار میں بندوں کا کوئی دخل نہیں ہے، جس طرح اللہ تعالیٰ نے تھا خلوقات کو پیدا  
کیا، اسی طرح وہ مقامات کو بھی بخوبی جانتا ہے، جیسا کہ اس کا ارشاد گرامی ہے:

﴿ أَلَّا يَعْلَمُ حِيثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ ﴾ [الأنعام: ١٢٤]

الله خوب جانتا ہے کہ اپنی رسالت کو کہاں نازل فرمائے۔

﴿ وَقَالُوا تَلَوَّنَّ هَذَا الْقُرْمَأُنَّ عَلَى رَجُلٍ مِّنَ الْقَرِيَّتَيْنِ عَظِيمٌ ۝ أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ تَحْنُنُ  
فَسَنَنَا بَيْنَهُمْ مَعِيشَتَهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَاتٍ ﴾  
[الزخرف: ٣٢، ٣١]

اور ان لوگوں نے کما کیوں نہیں نازل کیا گیا یہ قرآن ان دو شروں کے کسی بڑے آدمی پر کیا وہ  
تیرے رب کی رحمت تقسیم کرنے والے ہیں، ہم نے دنیا کی زندگی میں ان کی روزی تقسیم کر

رکھی ہے اور بعض کو بعض پر فوکیت دی ہے درجوں کے اعتبار سے۔

یہاں اللہ تعالیٰ نے مشرکین کے اختیار کی حیثیت کا انکار فرمایا ہے اور واضح کر دیا ہے کہ یہ صفت انہیں حاصل نہیں بلکہ یہ صفت تو اس کی ہے جس نے ان کے معاش یعنی رزق کو تقسیم کر رکھا ہے اور بعض کو بعض پر فوکیت دی ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ﴿سُبْحَنَ اللَّهِ وَتَعَالَى عَمَّا يُشَرِّكُونَ﴾ میں یہ بتانا مقصود ہے کہ مشرکین کا شرک جس اختیار و تجویز کا متناقض ہے اللہ تعالیٰ کی ذات اس سے پاک و صاف ہے، اور جو نکلہ ان مشرکین کے اس طرح کے شرک سے کسی دوسرے خالق کا وجود نہیں ثابت ہوتا، اس لئے آیت میں اس کی تردید نہیں کی گئی، اس کے بعد ایک اور آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿فَامَّا مَنْ تَابَ وَامَّنَ وَعَمِلَ صَدِيقًا فَعَسَى أَن يَكُونَ كَمِنَ الْمُفْلِحِينَ﴾

[القصص : ٦٧]

البنت جو شخص توبہ کرے اور ایمان لے آئے اور نیک کام کیا کرے تو امید ہے ایسے لوگ فلاح پانے والوں میں سے ہوں گے۔

جس طرح اللہ تعالیٰ نے انسانوں کو پیدا کیا اور ان میں سے انبیاء کرام کو منتخب فرمایا، یہ انتخاب و اختیار اللہ تعالیٰ کی عظیم حکمتوں اور مصلحتوں پر مبنی ہے۔ اس میں کسی دوسرے کے مشوروں اور انتخاب و اختیار کا کوئی دخل نہیں اور اللہ تعالیٰ کا یہ انتخاب عام سارے عالم میں اس کی روپیت کی عظیم ترین نشانیوں میں سے ہے اور اس کی وحدانیت، صفاتِ مکال اور رسولوں کی سچائی کی کھلی دلیل ہے۔  
اللہ تعالیٰ نے فرشتوں میں بھی کچھ کو منتخب اور برعکزیدہ بنایا ہے، چنانچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد گرامی ہے :

اے اللہ، جبرائیل و میکائیل اور اسرافیل کے پروردگار، زمین و آسمان کے پیدا کرنے والے،  
حاضر و غیب کے جانے والے! تو ہی اپنے بندوں کے اختلافات کا فیصلہ کرے گا۔ جس حق کے  
بارے میں لوگوں کا اختلاف ہے، تو اس میں میری رہنمائی فرمائی جس میں لوگوں کا اختلاف ہو گیا، تو  
جسے چاہتا ہے سیدھی راہ دکھاتا ہے۔

اس طرح اللہ تعالیٰ نے حضرت آدم علیہ السلام کی اولاد میں سے حضرات انبیاء علیہم السلام کو منتخب فرمایا اور پھر ان انبیاء کرام سے رسولوں کو اور ان رسولوں میں سے ان پانچ اولو العزم کو منتخب فرمایا، جن کا

تذکرہ سورہ احزاب آئیت ۷۶ اور سورہ شوری آئت ۳۳ میں موجود ہے، پھر ان میں سے اللہ تعالیٰ نے بطور خاص حضرت ابراہیم اور حضرت محمد ﷺ ملائکۃ الرحمۃ والسلام کو خلیل منتخب فرمایا اور اس طرح اللہ تعالیٰ نے نبی آدم کی اولاد میں اساعیل علیہ السلام اور نبی کنانہ میں قریش کو اور قریش میں نبی ہاشم کو اور آخر میں نبی ہاشم میں سے سارے انسانوں کے سردار حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کا انتخاب فرمایا اور آپ کی امت کو ساری امتوں میں بہترین امت کے طور پر منتخب فرمایا ہے۔

مند احمد میں معاویہ بن حیدہ سے مرفوعاً روایت ہے کہ: «تم سترویں امت ہو اور تم اللہ تعالیٰ کے نزدیک سب سے بہتر اور باعزت ہو۔»

مند بزار میں الی الدرداء رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مرفوعاً روایت ہے کہ "اللہ تعالیٰ نے عیسیٰ بن مریم علیہ السلام سے فرمایا کہ میں تم سارے بعد ایسی امت بھیجوں گا جو سرست و خوشی کے وقت حمد و شکر سے، اور مصیبت و تکلیف کے وقت صبر و احساب سے کام لے گی جب کہ کوئی علم و حلم نہ ہو گا" حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے سوال کیا کہ ایسا کس طرح ہو گا، اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ میں انہیں اپنا علم اور حلم عطا کر دوں گا۔

## فصل (۱)

### اللہ تعالیٰ کو اپنے لئے پاکیزہ چیزیں پسند ہیں

اس کے معنی یہ ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے ہر قسم میں سب سے زیادہ پاکیزہ چیز کا انتخاب فرمایا ہے اور اپنے لئے اسے مخصوص فرمایا اور اختیار کر لیا۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ خود پاکیزہ ہے اور پاکیزہ چیزوں کو پسند کرتا ہے۔ اس کی بارگاہ میں پاکیزہ و طیب ہی قول و عمل اور صدقہ و خیرات شرف قبولیت سے نوازے جاتے ہیں۔ اسی سے بندہ کی سعادت و شفاوت کا فرق معلوم ہوتا ہے، کیوں کہ پاکیزہ شخص کے لئے پاکیزہ چیز ہی مناسب و موزوں ہوگی اور اسی سے اس کو سکون و اطمینان حاصل ہو سکتا ہے۔ اسی طرح جو کلام بھی اللہ تعالیٰ کے یہاں پیش ہوتا ہے، اس کا بھی طیب اور پاکیزہ ہونا ضروری ہے۔ وہ تخلیق کلام، جھوٹ، غبیت، چخلی، بہتان طرازی، جھوٹی گواہی اور بیسودہ کلام سے سخت تفہیر ہوتا ہے۔

اور یہی حال اعمال کا ہے۔ وہ اعمال حسنے سے منوس ہوتا ہے جس کے حسن و خوبی و پاکیزگی پر شریعت محمدی اور طبیعت سلیمانی و عقل صحیح مطمئن اور متفق ہوں، مثلاً صرف خداۓ واحد کی عبادت کی جائے، اس کا کسی کو شریک نہ مانا جائے، اپنی خواہشات کو اس کے تابع کیا جائے، اور پوری جدوجہد کے ساتھ اس کی رضامندی حاصل کی جائے۔ اس کی مخلوقات سے بقدر استطاعت احسان کیا جائے اور دوسروں سے وہی سلوک کرے جس سلوک کا اپنے لئے اس سے توقع اور پسند کرتا ہے۔ اسی طرح اخلاق بھی انتہائی پاکیزہ اور اعلیٰ ہونا چاہیے مثلاً بردباری، وقار، صبر و رحم، وفا اور سچائی، صفائی قلب، تواضع، خودداری، نرم مزاجی وغیرہ۔ یہ وہ صفات اخلاقیہ ہیں جو اللہ تعالیٰ کو پسندیدہ ہیں۔ اسی طرح پاکیزہ خور دو نوش کا اہتمام یعنی بندہ ایسی حلال و خونگوار غذاء استعمال کرے جس سے جسم و روح کو فائدہ حاصل ہو اور جذبہ بندگی بھی سلامت رہے۔

اسی طرح مناکحت اور ازدواجی رشتے کو بھی پاکیزہ و طیب لوگوں کے ساتھ استوار کرے اور احباب

اور ہم نہیں کا انتخاب اسی اصول پر ہو۔

ان اعمال حسنے اور پاکیزہ اخلاق و ستودہ صفات سے متصف لوگوں کی مثال دیتے ہوئے اللہ تعالیٰ کا ارشاد گرامی ہے :

﴿الَّذِينَ نَوَّفْنَاهُمُ الْمَلَائِكَةُ طَيِّبِينَ يَقُولُونَ سَلَامٌ عَلَيْكُمْ فَادْخُلُوا الْجَنَّةَ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ﴾

[النحل : ٣٢]

وہ لوگ جنہیں فرشتے پاکیزگی کی حالت میں وفات دیں گے اور کہیں گے کہ تم پر سلامتی ہو،

اپنے نیک عمل کی وجہ سے تم جنت میں داخل ہو جاؤ۔

اور قیامت کے دن جنت کے فرشتے خوش آمدید کتے ہوئے کہیں گے :

﴿سَلَامٌ عَلَيْكُمْ طَيِّبُتُمْ فَادْخُلُوهَا حَلِيلِيْنَ﴾ [الزمر : ٧٣]

تم پر سلامتی ہو، خوش رہو، اور جنت میں ہمیشہ کی زندگی بسر کرو۔

آیت مذکورہ میں ﴿فَادْخُلُوهَا﴾ میں حرف "فاء" سے یہ مفہوم پیدا ہوتا ہے کہ جنت میں دخول کا سبب ان کی پاکیزگی ہے۔ ایک دوسری جگہ ارشاد باری تعالیٰ ہے :

﴿الْخَيْثَتُ لِلْخَيْثِينَ وَالْخَيْثُورُتُ لِلْخَيْثُرَتِ وَالظَّيْتَتُ لِلظَّيْتِينَ وَالظَّيْتُورُتُ لِلظَّيْتُرَتِ أُولَئِكَ مُبَرَّءُوْنَ مَا يَقُولُوْنَ لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ﴾ [النور : ٢٦]

خبیث عورتیں خبیث مردوں کے لئے، پلید مرد پلید عورتوں کے لئے، پاکیزہ عورتیں پاک مردوں کے لئے اور پاک مرد پاکیزہ عورتوں کے لئے ہیں۔ یہ لوگ اس بات سے پاک ہیں جو (متفق) بکتے پھرتے ہیں، ان کے لئے مغفرت ہے اور رزق کرم۔

اس آیت کی تفسیر میں بتایا گیا ہے کہ خبیثوں کی باتیں بھی خبیث اور پاکیزہ لوگوں کی باتیں بھی پاک و صاف ہوتی ہیں اور یہ تفسیر بھی بیان کی جاتی ہے کہ پاکیزہ عورتیں پاک مردوں کے لئے ہیں اور ناپاک و پلید عورتیں ناپاک و خبیث مردوں کے لئے ہیں۔ اس آیت کا مطلب عمومی حیثیت رکھتا ہے، کسی خاص معنی کے لئے تخصیص نہیں کی جاسکتی پھر اللہ تعالیٰ نے تمام پاکیزہ چیزوں کے لئے جنت اور تمام گندی و پلید چیزوں کے لئے جنم کو خصوص کیا ہے اور اس دنیا میں پاکیزہ اور ناپاک دونوں ہاتھ مخلوط ہیں لیکن جب قیامت آئے گی تو اللہ تعالیٰ پاک اور ناپاک کو علیحدہ کر دے گا اور صرف دو ٹھکانے ہاتھ رہ جائیں گے۔

الفرض اللہ تعالیٰ نے نیکی و بد نیکی کی علامت و نشان فرق تیارا ہے جس سے ان کو پہچاننا جاتا ہے (جیفی)  
پاک طینت کو اعمال صالح کے ذریعہ اور بد ہاطن کو اعمال بد کے ذریعہ، بھی کبھی ایک انسان میں دلوں  
طرح کی عادتی اور نادیتی ہوتے ہیں لہذا اس پر جس طرح کے مادے کا غلبہ ہو گا، وہ اسی قبیل سے ہو گا،  
اگر اللہ تعالیٰ اس کے ساتھ بھلاکی کا ارادہ کرے تو موت سے پہلے اسے گناہوں سے پاک کر دتا ہے اور  
اسے پاک ہونے کی خاطر دوزخ میں جانے کی ضرورت نہیں پڑتی۔

اللہ تعالیٰ کی حکمت کا تقاضا یہ ہے کہ کوئی آدمی اس کے جوار رحمت (جنت) میں گناہوں کی نجاست  
لے کر نہ آئے گا، اس لئے وہ پاکیزگی کے لئے ہرے آدمی کو دوزخ میں داخل کر دتا ہے تاکہ اسے  
طمہارت و مظلومی و پاکیزگی حاصل ہو جائے اور اس حرم کے لوگوں کا دوزخ میں قیام ان کی معصیت اور  
گناہوں کی کثرت و تکثیر پر منحصر ہو گا۔

چونکہ مشرک بخس میں ہے لہذا اس کو آتش جنم پاک و صاف نہیں کر سکے گی جس طرح ایک کتا  
سندر سے لکل کر بھی بخس عی رہتا ہے، اور جب پاکیزہ صفت مومن نجاستوں سے پاک و صاف ہو جائے  
گا تو اگل اس پر حرام ہو گی کیوں کہ اس میں کوئی خرابی نہیں جسے زائل کرنے کے لئے اگل کی ضرورت

ہو۔

پاک ہے وہ ذات جس کی حکمت عقل و دلش سے بالا تر ہے۔

## فصل (۲)

### معرفت سنت کی ضرورت

یہیں سے معلوم ہوتا ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی معرفت اور اطاعت کس قدر ضروری ہے کیونکہ طیب اور خبیث کی پوری معرفت کا ذریعہ بجز آپ کے اور کوئی نہیں۔ بندے کی ضرورتوں میں سب سے بہتر اور سب سے زیادہ ناگزیر ضرورت یہی ہے کہ وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات طیبہ سے بخوبی واقف ہو، کیونکہ اگر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی زندگی و سیرت طیبہ ہماری نظرؤں سے ایک لمحہ کے لئے او جھل ہوئی تو اس سے فاد شروع ہو جائے گا، لیکن اس کا احساس زندہ دل لوگوں ہی کو ہوتا ہے، مروہ دلوں کے لئے احساس کا سوال ہی نہیں پیدا ہوتا، چونکہ سعادت دارین کا اوار و مدار نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے اسوہ حسنہ پر ہے، اس لئے نجات و سعادت کے خواہشمندوں کے لئے ضروری ہے کہ وہ آپ کی سیرت مبارکہ و سنت طیبہ سے واقف ہوں تاکہ جمالت کے داروں سے نفل سکیں اور کچھ لوگ تو ایسے ہیں جو بالکل ہی محروم ہیں، کچھ وہ ہیں جو تھوڑے پر التفاء کر رہے ہیں اور بعض خوب خوب سعادت سے بسوار رہیں۔ یہ فضل و کرم اللہ تعالیٰ کے ہاتھ میں ہے، جسے چاہتا ہے رہتا ہے، اور وہ بڑا عظیم اور فضل والا ہے۔

## فصل (۳)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے وضوء کا طریقہ

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہر نماز کے لئے اکثر الگ وضوء فرماتے تھے، کبھی ایک ہی وضوء سے کئی کئی نمازوں پڑھ لیتے، کبھی ایک ہم<sup>(۱)</sup> سے کبھی دو تا انہی ہم سے اور کبھی اس سے زیادہ سے وضوء فرماتے تھے، اور امت کو بھی ہمیشہ وضوء میں اسراف سے منع فرماتے تھے، اور آپ نفس نہیں وضوء کا پانی کم سے کم خرچ فرماتے تھے۔ آپ نے وضوء میں اعضاء کو ایک مرتبہ، دو دو مرتبہ اور تین تین مرتبہ دھویا ہے اور بعض اعضاء دو مرتبہ اور بعض کو تین مرتبہ بھی دھونا آپ سے ثابت ہے۔

کبھی آپ ایک ہی چلو سے کئی بار کلی کرتے اور ناک میں پانی ڈالتے اور کبھی دو یا تین چلوؤں سے بھی ایسا فرماتے، آپ کلی اور ناک میں پانی دنوں ایک ساتھ ڈالتے تھے، وائس ہاتھ سے ناک میں پانی ڈالتے اور وائس ہاتھ سے ناک صاف کرتے۔

آپ پورے سر کا مسح فرماتے تھے اور کبھی دنوں ہاتھ آگے لے آتے اور پھر پیچھے لے جاتے۔ یہ ثابت نہیں کہ کبھی سر کے بعض حصہ پر مسح کیا ہو اور بعض کو چھوڑ دیا ہو، البتہ جب کبھی عمائد بندھا ہونے کی وجہ سے اول سر کا مسح کرتے تو باقی سر کا عمائد ہی پر سے ہاتھ پھیر کر مسح کر لیتے۔

ہر وضوء میں آپ سے کلی کرنا اور ناک میں پانی ڈالنا ثابت ہے۔ ان دنوں چیزوں کو آپ نے کبھی ترک نہیں فرمایا۔

امام ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی کتابوں میں بہت سی جگہ پر کلی کرنے اور ناک میں پانی ڈالنے کے وجوہ کی وضاحت کی ہے، اور اس طرح سے وضوء میں ترتیب اور پے در پے کرنا ضروری ہے، کبھی اس کے خلاف ثابت نہیں ہے۔

جب پیروں پر چڑے کے موزے یا عام موزے نہ ہوتے تو آپ انہیں دھوتے تھے اور سر کے مسح کے ساتھ آپ دنوں کا نوں کے اندر رونی اور پیروں حصوں کا بھی مسح کرتے تھے۔

(۱) ہم: تقریباً ایک سیروزن کا ہوتا ہے۔

وضوء کرنے کے دوران جو دعائیں نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف منسوب ہیں اُسے غلط ہیں۔ اس سلسلہ میں صرف یہ ثابت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم شروع میں بسم اللہ کہتے تھے اور آخر میں یہ دعا پڑھتے تھے :

«أَشْهَدُ أَنَّ لِإِلَهٍ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَةً لَا شَرِيكَ لَهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ اللَّهُمَّ اجْعَلْنِي مِنَ التَّوَابِينَ وَاجْعَلْنِي مِنَ الْمُتَطَهِّرِينَ»۔

اور سنن نسائی کی ایک دوسری حدیث میں یہ دعا ہے :

«سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَبِحَمْدِكَ أَشْهَدُ أَنَّ لِإِلَهٍ إِلَّا أَنْتَ أَسْتَغْفِرُكَ وَأَتُوبُ إِلَيْكَ»

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم یا کوئی صحابی وضوء کے شروع میں «نَوَّيْتُ» (میں نے نیت کی) نہیں کہتے تھے اور نہ تین مرتبہ سے زیادہ کوئی عضو ہوتے تھے اور آپ سے کہنی اور غتنے سے اپر پانی والانابھی ثابت نہیں، وضو کے بعد اعضاء کو خلک کرنے کی بھی عادت نہ تھی۔

اور کبھی کبھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم ڈاڑھی کا خلاں کرتے تھے اور اس پرہاد میں ثابت نہیں، اس طرح آپ الگیوں میں بھی خلاں کرتے تھے لیکن پابندی سے نہیں، اور وضو کے دوران انگوٹھی کو حرکت دینے کے بارے میں ایک ضعیف حدیث آئی ہے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سفر و حضر میں موزوں پر مسح ثابت ہے۔ اس کی مدت میم کے لئے ایک دن اور رات، اور مسافر کے لئے تین دن اور تین راتیں ہوتی ہیں۔

آپ جراب اور موزوں پر بھی مسح کرتے تھے اور آپ نے صرف عمامہ کا پیشانی کے ساتھ مسح کیا۔ ہو سکتا ہے کہ یہ ضرورت کے ساتھ خاص ہو، یہ بھی احتمال ہے کہ یہ حکم عام ہو اور یہی صورت زیادہ ظاہر ہے، پیروں کے سلسلے میں آپ کسی تکلف سے کام نہ لیتے تھے۔ اگر موزے پہنے ہوتے تو مسح کر لیتے اور موزے نہیں پہنے ہوتے تو دھولیتے۔

اور تمیم کرتے وقت آپ ایک ہی بار پاک مٹی پر ہاتھ مار کر چڑے اور ہتھیلوں کا تمیم کر لیتے تھے۔ تمیم اس زمین پر کر لیتے جس پر نماز جائز ہے خواہ وہ مٹی ہو یا ریت یا دلیل، آپ فرماتے تھے "جہاں کیسی میری امت کے آدمی کو نماز کا وقت آجائے، اس کے پاس اس کی مسجد اور اس کی طمارت کا سامان موجود ہے۔"

غزوہ تبوک میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے صحابہ کرام ریتیے صحراًی علاقے میں سفر کر رہے تھے اور آپ کے ساتھ پانی بہت کم مقدار میں تھا، اور کسی سے یہ روایت نہیں کہ آپ اپنے ساتھ مٹی اٹھا کر لائے ہوں یا صحابہ کو اس کا حکم دیا ہو، نہ کسی صحابی سے ایسا کرنا ثابت ہے۔ اس پر غور و فکر کے بعد یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ آپ نے یقیناً رستہ ہی سے تمم فرمایا تھا، اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ ثابت نہیں کہ ہر نماز کے لئے جدا گانہ تمم فرماتے تھے اور نہ اس کا حکم دیا، بلکہ تمم کو بالکل وضو کا قائم مقام قرار دیا ہے۔



فصل (۲)

## آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نماز کا طریقہ

نی کیم صلی اللہ علیہ وسلم جب نماز کے لئے کھڑے ہوتے تو اللہ اکبر کہتے تھے۔ اس سے پہلے کچھ نہ کہتے تھے حتیٰ کہ زبان سے آپ نیت بھی نہ کرتے تھے۔ تابعین یا ائمہ اربعہ میں سے بھی کسی نے اسے مستحب نہیں مانا ہے۔ عجیب تحریک میں آپ صرف اللہ اکبر کہتے تھے اور دونوں ہاتھوں کی انگلیاں پھیلا کر ان کو قبلہ کی طرف کر کے کان کی لویا مونڈھے تک اٹھاتے تھے پھر دائیں ہاتھ کو بائیں ہاتھ کی کلائی اور بازو کے اوپر رکھ لیتے تھے۔

دونوں ہاتھوں کے رکھنے کی جگہ کے پارے میں کوئی صحیح روایت ثابت نہیں ہے (یعنی ابو داؤد نے حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کیا ہے کہ سنت یہ ہے کہ ہتھیں کو ہتھیں پر ہاتھ کے نیچے باندھا جائے)۔

عجیب تحریک کے بعد آپ نماز کا آغاز بھی اس دعا سے فرماتے تھے :

اللَّهُمَّ بَاعِذْ بَنِي وَبَنِيَّ خَطَايَايَ كَمَا بَاعَذْتَ بَنَّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ،  
اللَّهُمَّ أَغْسِلْنِي مِنْ خَطَايَايَ بِالنَّمَاءِ وَالنَّلْعَ وَالنَّبَرَدِ، اللَّهُمَّ نَقِّنِي مِنَ الدُّنُوْبِ  
وَالْخَطَايَا كَمَا يُنْقَى الثَّوْبُ الْأَبْيَضُ مِنَ الدَّنَسِ

اے اللہ میرے اور میری لغزشوں کے مابین اتنی ہی دوری کر دیجئے جتنی مشرق و مغرب کے درمیان ہے۔ اے اللہ میری لغزشوں سے بھجے پائی اولے اور مخدش سے دھوؤال اے اللہ مجھے خطاوں اور گناہوں سے اس طرح پاک و صاف کر دے جس طرح سفید کپڑا میل سے صاف ہو جاتا ہے :

اور کبھی یہ دعا پڑھتے تھے :

وَجَهْتُ وَجْهِي لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ حَنِيقًا مُسْلِمًا وَمَا أَنَا مِنْ

الْمُشْرِكِينَ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ لَا شَرِيكَ لَهُ وَبِذِلِّكَ أَعْرَضْتُ وَأَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ، اللَّهُمَّ أَنْتَ الْمَلِكُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ، أَنْتَ رَبِّي وَأَنَا عَبْدُكَ ظَلَمْتُ نَفْسِي وَأَعْرَفْتُ بِذَنْبِي فَاغْفِرْ لِي ذَنْبِي جَمِيعًا إِنَّهُ لَا يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلَّا أَنْتَ وَأَهْدِنِي لِأَخْسَنِ الْأَخْلَاقِ لَا يَهْدِي لِأَخْسَنِهَا إِلَّا أَنْتَ وَاصْرِفْ عَنِّي سَيِّئَهَا لَا يَصْرِفْ عَنِّي سَيِّئَهَا إِلَّا أَنْتَ لِيَكَ وَسَعْدَيْكَ وَالْخَيْرُ فِي يَدِكَ وَالشَّرُّ لَيْسَ إِلَيْكَ أَنَا بِكَ وَإِلَيْكَ تَبَارَكْتَ وَتَعَالَيْتَ أَسْتَغْفِرُكَ وَأَتُوبُ إِلَيْكَ»

میں صرف اس اللہ کی طرف اپنا رخ کرتا ہوں جس نے زمین اور آسمان کو پیدا کیا اور بلاشبہ میں مشرکین میں سے نہیں ہوں۔ پیشک میری نماز میری قربانی، میری زندگی، میری موت اللہ کے لئے ہیں جو سارے جہانوں کا پالنے والا ہے، جس کا کوئی شریک نہیں، اس کا مجھے حکم دیا گیا ہے اور میں پسلا فرمانبردار ہوں۔ اے اللہ آپ بادشاہ ہیں، آپ کے علاوہ میرا کوئی رب نہیں اور میں تیرا بندہ ہوں اور میں نے اپنے آپ پر قلم کیا ہے اور اپنی خطاؤں کا اعتراف کرتا ہوں۔ تو میرے گناہوں کو معاف کر دے۔ آپ کے علاوہ کوئی اور گناہوں کا معاف کرنے والا نہیں ہے اور حسن اخلاق کی طرف میری رہنمائی فرمائی گئی آپ کے علاوہ اور کوئی اس کی رہنمائی کرنے والا نہیں اور مجھے بد اخلاقی سے دور فرمائی گئی آپ کے علاوہ کوئی اور اس سے دور کرنے والا نہیں۔ آپ کے دربار میں حاضر ہوں، بابرکت ہے آپ کی ذات، خیر کے خزانے تیرے ہاتھ میں ہیں، شرکی نسبت آپ کی طرف نہیں کی جاسکتی۔ میرا وجود آپ کے ہی سارے ہے اور آپ کی طرف لوٹا ہے۔ آپ کی ذات بابرکت ہے اور عظیم الشان ہے اور آپ سے استغفار کرتا ہوں اور توبہ کرتا ہوں۔

لیکن ٹھیک یہ ہے کہ یہ دعائیم اللیل کے وقت پڑھنے کی ہے۔

اور کبھی کبھار آپ سے یہ دعا پڑھنا بھی ٹھیک ہے :

«اللَّهُمَّ رَبَّ جِبْرِيلَ وَمِنْكَأَنْيَلَ وَإِسْرَافِيلَ»

اور کبھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم یہ دعا بھی پڑھتے تھے :

«اللَّهُمَّ لَكَ الْحَمْدُ أَنْتَ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَنْ فِيهِنَّ»

پھر علامہ ابن قیم نے دو اور دعاوں کا ذکر کرنے کے بعد لکھا ہے، یہ تمام دعائیں نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہیں۔

روایت ہے کہ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نماز کا آغاز ان الفاظ سے بھی کرتے تھے :

«سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَبِحَمْدِكَ وَبِتَبَارَكَ اسْمُكَ وَتَعَالَى جَدُّكَ وَلَا إِلَهَ غَيْرُكَ»

اس دعاء استغفار کو اصحاب سنن نے ذکر کیا ہے لیکن پسلے والی دعائیں زیادہ ثابت ہیں البتہ حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے ثابت ہے کہ وہ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کے سلسلے پر کھڑے ہو کر باواز بلند یہ دعا پڑھتے تھے اور لوگوں کو سکھلایا کرتے تھے۔

امام احمد رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ میرا مسلک حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی روایت کے مطابق ہے اور اگر کوئی شخص نماز کے اقتراح میں کوئی دوسری دعائیں جو آخر حضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہوں تو پڑھ سکتا ہے۔

دعائے استغفار کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم «أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ» پڑھ کر سورہ فاتحہ پڑھتے تھے اور «بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ» بھی باواز بلند اور بھی آہستہ پڑھتے تھے لیکن اکثر وہ پیشتر آہستہ پڑھتے تھے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم ہر آیت پر ظہرتے تھے اور آخری حرف کو کھینچ کر پڑھتے تھے آپ کی قراءت ظہراً کے ساتھ ہوتی تھی۔

جب سورہ فاتحہ ختم ہو جاتی تو اگر جری قراءت ہوتی تو آئین بھی باواز بلند کہتے ورنہ آہستہ سے کہتے اور صحابہ کرام بھی آپ کے پیچے ایسا ہی کرتے تھے۔

آپ پہلی رکعت میں دو سکتے کرتے تھے۔ ایک عکبر اولی اور قراءت کے درمیان، دوسرے کے بارے میں اختلاف ہے۔ ایک روایت میں ہے کہ سورہ فاتحہ کے خاتمہ پر، دوسری روایت میں ہے کہ رکوع سے پسلے، ایک قول یہ ہے کہ پسلے سکتے کے علاوہ دو مزید سکتے تھے جمال آپ صلی اللہ علیہ وسلم خاموش رہتے تھے لیکن صحیح یہ ہے کہ سکتے کے مقامات دو ہی تھے۔ تیرے مقام پر معمولی سا سکتے ہوتا جو

بظاہر دم (سنس) لینے کے لئے ہوتا تھا۔ اس کے معمولی اور مختصر ہونے کی وجہ سے بعض لوگوں نے ذکر نہیں کیا ہے۔

جب آپ سورہ فاتحہ کی قراءت سے فارغ ہو جاتے تو کوئی سورہ شروع کر دیتے جو کبھی طویل ہوتی اور کبھی مختصر، لیکن عموماً متوسط درجے کی سورتیں پڑھتے تھے۔ الایہ کہ سفر میں ہوتے یا اور کوئی عذر پیش آ جاتا تو مجبوراً چھوٹی سورتیں تلاوت کرتے تھے۔



## فصل (۵)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا نمازوں میں قراءت کا طریقہ

**نماز نجر :** آپ صلی اللہ علیہ وسلم نماز نجر میں قرآن پاک کی سائھ سے سو آیتوں تک تلاوت فرماتے تھے۔ یہ سورہ ق، سورہ روم، سورہ الشس، سورہ الزلزال اور معوذ تین کے علاوہ دوسری سورتوں کی آیات ہوتیں، جو آپ دونوں رکھتوں میں تلاوت فرماتے تھے۔

ایک دفعہ نماز نجر میں پہلی رکعت میں سورہ مونون شروع کی، جب حضرت موسیٰ و ہارون طیہما السلام کے تذکرے والی آیات پر پہنچے تو آپ کو کھانی آگئی اور آپ رکوع میں چلے گئے۔

اور جمعہ کے دن اکثر سورہ سجدہ اور سورہ دہر ایک ایک رکعت میں پڑھتے تھے، کیونکہ ان دونوں سورتوں میں کائنات کی ابتداء و انتاء، آدم علیہ السلام کی پیدائش کی بات، جنت و جنم کے داخلے کا ذکر، یوم آخرت اور جمعہ کے دن واقع ہونے والی چیزوں کا تذکرہ ہے۔ اسی طرح آپ بڑے اجتماعی موقعوں پر بھی عیدین اور جمعہ کو سورہ اقترب، سورہ سعی اور سورہ غاشیہ پڑھتے تھے۔

**نماز ظہر :** ظہر کی نماز میں آپ کبھی کبھی طویل قراءت کرتے تھے۔ ابوسعید کی ایک روایت میں ہے کہ نماز ظہر کی اقامت سن کر اس اثناء میں اگر کوئی چاہتا تو آسانی سے بیچع تک جا کر وہاں قناء حاجت سے فارغ ہو کر گھر آتا، وضو کرتا اور نبی صلی اللہ علیہ وسلم کو پہلی رکعت میں پالیتا، کیونکہ آپ قراءت طویل فرماتے تھے۔ (سلم نے روایت کیا ہے)۔

کبھی آپ ظہر کی نماز میں الم تزیل السجده، یا، سعی اسم رب الاعلیٰ، یا، واللیل ازا یلغشی، یا، والسماء ذات البوح کی قراءت کرتے تھے۔

**نماز عصر :** عصر کی نماز میں قراءت بقدر ظہر کے نصف ہوتی۔ اگر اسے طویل کرتے تو ظہر کی مختصر نماز کے برابر ہوتی۔

**نماز مغرب :** مغرب کی نماز میں آج کل کے لوگوں کے بخلاف کبھی سورہ اعراف جیسی طویل سورہ پڑھتے، کبھی سورہ طور اور کبھی سورہ مرسلات پڑھتے تھے، نماز مغرب میں ہمیشہ چھوٹی سورتیں پڑھتا مروان

بن حکم کے دور سے شروع ہوا جس پر زید بن ثابت نے تکمیر فرمائی ہے۔

علامہ ابن عبد البر فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے نماز مغرب میں سورہ المص، سورہ صافات، سورہ دخان، سورہ سجحہ اسم ربک الاعلیٰ سورہ تین، معاذ تین اور مرسلات پڑھنا بھی ثابت ہے، اس طرح سے آپ کبھی کبھی چھوٹی سورتیں بھی پڑھتے تھے اور یہ تمام روایات صحیح و مشہور ہیں۔

**نماز عشاء :** عشاء کی نماز میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے سورہ التین پڑھی ہے، حضرت معاذ کے لئے آپ نے واشمس و ضحاها، سجحہ اسم ربک الاعلیٰ، واللیل اذا یغشی اور اسی جیسی سورتیں متین فرمائی تھیں۔

اسی لئے حضرت معاذ کو سورہ بقرۃ پڑھنے پر ناپسندیدگی کا اظہار کرتے ہوئے فرمایا : ”اے معاذ کیا تم لوگوں کو فتنہ میں ڈالنا چاہتے ہو؟“

اس واقعہ کو بعض لوگ جو نماز پڑھنے میں جلد باز ہیں، بطور دلیل پیش کرتے ہیں اور واقعہ کے سیاق و سبق کو نظر انداز کر دیتے ہیں۔

**نماز جمعہ :** جمعہ کی نماز میں آپ سورہ جمعہ، سورہ منافقین، سورہ اعلیٰ، وغاشیہ پڑھا کرتے تھے۔

**نماز عیدین :** عیدین کی نماز میں کبھی آپ پوری سورہ ق، سورہ اقیرتہت پڑھتے اور کبھی سورہ اعلیٰ وغاشیہ پڑھتے تھے، وفات تک آپ کا یہی معمول رہا۔

حضرات خلفاء راشدین بھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی اس سنت پر پابندی سے عمل کرتے رہے چنانچہ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے فجر کی نماز میں سورہ بقرۃ پڑھی اور طلوع شمس سے قریب سلام پھیرا۔

ان کے بعد حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ نماز فجر میں سورہ یوسف، جل، ہود اور سورہ بنی اسرائیل جیسی سورتیں پڑھا کرتے تھے۔

نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ فرمان گرامی کہ ”تم میں سے جو کوئی امامت کرے تو اس کو چاہیے کہ ہلکی نماز پڑھایا کرے“ اس سلسلہ میں یہ معلوم ہوتا چاہئے کہ ”تخفیف“ ایک نسبتی و صفت ہے اور اس کی تحدید و تینیں کے لئے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے اعمال کی طرف رجوع کیا جائے گا اور مقتدیوں

کی خواہشات کا خیال نہ کیا جائے گا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا طریقہ و سنت جس پر آپ نے ہمیشہ مواظبت فرمائی ہے، وہی سارے اختلافات کا حل و فیصلہ کرن ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جمعہ و عیدین کے علاوہ تمام نمازوں میں سورت متین کر کے نہیں پڑھتے تھے کہ اس کے علاوہ کچھ نہ پڑھیں۔ آپ کا معمول تھا کہ جو سورت پڑھتے، پوری پڑھتے، کبھی ایک سورت دو رکعتوں میں پوری کرتے لیکن ایک ہی سورت دو رکعتوں میں آپ کم پڑھتے تھے۔ سورت کا آخری یا درمیانی حصہ پڑھنا ثابت نہیں۔ ایک رکعت میں دو سورتیں بھی آپ پڑھ لیتے تھے لیکن نفل نمازوں میں، فرض میں نہیں۔ ہر نماز میں پہلی رکعت دوسری رکعت سے زیادہ طویل ہوتی تھی، بسا اوقات آپ صلی اللہ علیہ وسلم قدموں کی آواز نہ آنے تک طویل کرتے تھے۔



## فصل (۶)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے رکوع کا طریقہ

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم جب قراءت سے فارغ ہوتے تو رفع یہ دین اور تکمیر کرتے ہوئے رکوع میں چلے جاتے، رکوع کی صورت یہ تھی کہ ہاتھوں کے دونوں پنج گھنٹوں پر اس طرح رکھتے تھے گویا انہیں پکڑے ہوئے ہیں۔ دونوں ہاتھ پسلوؤں سے الگ رکھتے تھے۔ پشت بالکل سیدھی رہتی تھی اور سرہ بہت اٹھا ہوا ہوتا تھا اور نہ بست جھکا ہوا بلکہ پیٹھ کی سیدھی میں رہتا تھا۔ رکوع میں سجان ربی العظیم پڑھتے تھے اور کبھی اتنا اضافہ اور کر دیتے۔ سجائب اللہم ربنا و بحمدک اللہم اغفرل۔

آپ کا رکوع عام طور پر اتنا طویل ہوتا کہ آدمی باسانی دس مرتبہ سجان ربی العظیم کہ سکے۔ یہ کیفیت سجدہ کی بھی ہوتی، کبھی رکوع اور سجدہ بقدر قیام ہوتا لیکن ایسا کبھی کھاررات کی نفل نمازوں میں فرماتے تھے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی اکثر ویسٹرن نمازیں معتدل اور مناسب ہوتی تھیں، آپ رکوع میں یہ دعا بھی پڑھتے تھے۔ «سُبُّوحٌ قُدُّوسٌ رَبُّ الْمَلَائِكَةِ وَالرُّوحٌ» اور کبھی یہ دعا پڑھتے «اللَّهُمَّ لَكَ رَكَعْتُ وَبِكَ أَمْتُ وَلَكَ أَسْلَمْتُ، خَشَعَ لَكَ سَمْعِي، وَبَصَرِي، وَمُحْسِنٌ وَعَظِيمٌ، وَعَصَبِي» یہ دعا قیام اللیل کے بارے میں ثابت ہے۔

پھر سر اٹھاتے اور رفع یہ دین کرتے ہوئے «سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمَدَهُ» کہتے تھے۔ آپ ہمیشہ رکوع سے اٹھنے کے بعد اور دونوں سجدوں کے درمیان پیٹھ سیدھی کر لیتے اور یہ فرماتے تھے "اس شخص کی نماز نہیں ہوتی جو رکوع ایور سجدے میں اپنی پیٹھ سیدھی نہ کرتا ہو"۔

رکوع سے فارغ ہو کر بالکل سیدھے کھڑے ہو جاتے اور یہ کہتے تھے "رَبَّاَوَ لَكَ الْحَمْدُ" اور کبھی "اللَّهُمَّ رَبَّنَا لَكَ الْحَمْدُ" کہتے اور کبھی "رَبَّنَا لَكَ الْحَمْدُ" کہتے "اللَّهُمَّ وَلَكَ الْحَمْدُ" ثابت نہیں ہے۔ رکوع کے بعد آپ کا قیام بھی بقدر رکوع و سجدہ طویل ہوتا تھا، چنانچہ آپ سے قیام کے دوران یہ دعا

ثابت ہے :

«اللَّهُمَّ رَبَّنَا لَكَ الْحَمْدُ مِنْ لِهَ السَّمَاوَاتِ وَمِنْ لِهَ الْأَرْضِ، وَمِنْ لِهَ مَا بَيْنَهُمَا وَمِنْ لِهَ مَا شِئْتَ مِنْ شَيْءٍ بَعْدُ، أَهْلَ النَّنَاءِ وَالْمَجْدِ، أَحَقُّ مَا قَالَ الْعَبْدُ، وَكُلُّنَا لَكَ عَبْدٌ، لَامَانَعَ لِمَا أَعْطَيْتَ، وَلَا مُعْطِيَ لِمَا مَنَعْتَ، وَلَا يَنْفَعُ ذَا الْجَدَّ مِنْكَ الْجَدُّ»

اس میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ دعا بھی ثابت ہے :

«اللَّهُمَّ اغْسِلْنِي مِنْ خَطَايَايَ بِالْمَاءِ وَالثَّلْجِ وَالْبَرَدِ، وَتَقْرِنِي مِنَ الدُّنْوِبِ وَالْخَطَايَا كَمَا يُنْفَى التَّوْبَ الْأَبِيْضُ مِنَ الدَّنَسِ، وَبَاعِدْ بَيْنِي وَبَيْنَ حَطَايَايَ كَمَا بَاعِدْتَ بَيْنَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ»

آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ مروی ہے کہ آپ «لِرَبِّيِ الْحَمْدُ» کے کلمے کو اتنی بار دہراتے تھے کہ قوم بقدر رکوع ہو جاتا تھا۔

امام مسلم نے حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت کیا ہے کہ رسول صلی اللہ علیہ وسلم جب «سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمَدَهُ» کہتے تو اتنی دیر کھڑے رہتے کہ ہمیں خیال ہوتا کہ آپ کو سو ہو گیا ہے اور جب آپ دونوں ہجدوں کے درمیان قعدہ کرتے تو ہمیں یہی خیال ہوتا کہ آپ کو سو ہو گیا ہے اور یہی آپ کی معروف سنت تھی لیکن اموی حکام نے ان رکنوں کو مختصر کر دیا اور لوگوں نے اسی کو سنت سمجھ لیا ہے۔

## فصل (۷)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے سجدے کا طریقہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم بکیر کرتے ہوئے بغیر رفع یہ دین کئے ہوئے سجدے میں چلے جاتے تھے، سجدے کے وقت پہلے آپ دونوں گھٹنے زمین پر رکھتے پھر دونوں ہاتھ، اس کے بعد پیشانی اور ناک۔ احادیث صحیح سے یہی ثابت ہے۔ حاصل یہ کہ سجدے میں جاتے وقت زمین پر وہ عضور رکھتے تھے جو اس سے زیادہ قریب ہو پھر اس سے قریب تر، اسی طرح سے زمین سے اٹھتے وقت سب سے پہلے اوپر والا حصہ اٹھاتے تھے پھر اس کے بعد کا حصہ، اس طور پر کہ سب سے پہلے سراٹھاتے، پھر دونوں ہاتھ، پھر دونوں گھٹنے اور اس صورت میں اونٹ کے اٹھنے سے مشابہت نہیں ہوتی جیسا کہ ہمیں جانوروں کی مشابہت سے نماز میں منع کیا گیا ہے، چنانچہ ایک اونٹ کی طرح بیٹھنے، لومڑی کی طرح متوجہ ہونے، درندوں کی طرح پھیلنے، کتے کی طرح چکنے، کوڈیں کی طرح چونچ مارنے اور سلام کے وقت سرکش گھوڑوں کی دم کی طرح ہاتھ اٹھانے سے روکا گیا ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پیشانی اور ناک پر سجدہ کرتے تھے اور عمامہ کے کور پر سجدہ کرنا ثابت نہیں ہے۔ آپ زیادہ تر زمین پر سجدہ کرتے تھے اور پانی، گلی مٹی، کھجور کی چٹائی اور دیاغت دینے ہوئے چڑے پر بھی سجدہ کرنا آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے۔

سجدے کی حالت میں آپ کی عادت یہ تھی کہ پیشانی اور ناک اچھی طرح زمین پر نکادیتے تھے۔ دونوں ہاتھوں کو پہلووں سے اس طرح جدا رکھتے تھے کہ بغل کی سفیدی نظر آتی تھی اور اپنے دونوں ہاتھوں کو کندھوں اور کانوں کی سیدھے میں رکھتے اور سجدہ میں پینچہ سیدھی رکھتے۔ دونوں پیروں کی الگیوں کے سرے قبلہ کی طرف ہوتے، ہتھیلیاں اور انگلیاں پھیلا دیتے، انگلیاں نہ باہم ملی ہوتیں نہ بالکل الگ الگ ہوتیں۔

حالت سجدہ میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم یہ پڑھا کرتے تھے، "سُبْحَانَ رَبِّ الْاَعْلَى" اور اس کا حکم بھی دیا ہے۔ آپ نے یہ دعا بھی پڑھی ہے :

«سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ رَبَّنَا وَبِحَمْدِكَ، اللَّهُمَّ أَغْفِرْ لِيْ، سُبُّوْحُ قُدُّوسٌ، رَبُّ

اے میرے رب میں تیری پاکی اور حمد بیان کرتا ہوں، تو مجھے بخش دے، تو سب عیوب سے بالکل بری ہے، پاک ہے، فرشتوں اور روح کا مالک ہے۔

«اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي ذَنْبِي كُلَّهُ دِقَّةٌ وَجُلَّهُ وَأَوَّلَهُ وَآخِرَهُ وَعَلَانِيَّةُ وَسِرَّهُ»

اے اللہ میرے تمام چھوٹے بڑے، پچھلے اور بعد کے، ظاہر اور پوشیدہ گناہوں کو معاف فرمادے۔

«اللَّهُمَّ لَكَ سَجَدْتُ، وَبِكَ آمَنْتُ وَلَكَ أَسْلَمْتُ، سَاجِدٌ وَجِهِي لِلَّذِي  
خَلَقَهُ وَصَوَرَهُ، وَشَقَّ سَمْعَهُ وَبَصَرَهُ، تَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِينَ»

اے اللہ میں نے تیرے لئے سجدہ کیا، تجوہ پر ایمان لے آیا، تیرا فرمائی بروار ہوا، جس نے مجھے پیدا کیا، اسے میں سجدہ کرتا ہوں، جس نے مجھے قوت ساعت اور بصارت دی، اس کی اطاعت کرتا ہوں۔ نیز اس دعا کا پڑھنا بھی ثابت ہے۔

«اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي خَطَّيْتِي وَجَهْلِي وَإِسْرَافِي فِي أَمْرِي وَمَا أَنْتَ أَعْلَمُ بِهِ  
مِنِّي، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي جِدِّي وَهَزْلِي، وَخَطَّيْتِي وَعَمْدِي وَكُلُّ ذَلِكَ عِنْدِي،  
اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي مَا قَدَّمْتُ وَآخِرْتُ، وَمَا أَسْرَرْتُ وَمَا أَعْلَنْتُ، أَنْتَ إِلَهِي  
لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ»

اے اللہ میرے گناہوں، نادانیوں، معاملات میں زیادتی اور گناہوں کو جنیں مجھ سے زیادہ تو جانتا ہے، بخش دے۔ اے اللہ مذاق و سمجھیگی اور دانشگی و نادانشگی کے تمام گناہوں کو بخش دے۔ اے اللہ میرے اگلے پچھلے، ظاہر و پوشیدہ گناہوں کو بخش دے۔ تو میرا معبود ہے، تیرے علاوہ کوئی معبود نہیں۔

دعائے سجدہ کے بارے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم یہ حکم دیتے تھے کہ خوب اچھی طرح گزگزا کر دعا مانگو اور فرماتے تھے کہ اس کی تبولیت کا یقین ہے۔

فصل (۸)

## آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے تشد کا طریقہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم بھیر کتے ہوئے سر اٹھاتے اور رفع یہین نہ کرتے، پھر بیان پاؤں بچھا دیتے اور اس پر بیٹھ جاتے، داہنیا پاؤں کھڑا رکھتے، رانوں پر ہاتھ یوں رکھتے کہ کہنیاں رانوں پر بھلی رہتیں اور پنج گھنٹوں پر ہوتے، دو الگیوں کو سمیٹ کر حلقہ بنایتے پھر انگلی اٹھا کر دعا کرتے اور اسے ہلاٹے اور یہ دعا پڑھتے:

«اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي وَارْحَمْنِي وَاجْبُرْنِي وَاهْدِنِي وَارْزُقْنِي»

اے اللہ مجھے بخش دے، مجھ پر رحم فرم، میرے نقصانات کی حلائی فرم، مجھ کو ہدایت دے اور رزق دے۔

یہ حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے۔

حضرت حذیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ آپ رب اغفری کتے تھے، پھر آپ رانوں کا سمارا لیتے ہوئے قدموں اور گھنٹوں پر کھڑے ہو جاتے تھے اور فوراً قراءت شروع کر دیتے، پہلی رکعت کی طرح کچھ وقفہ نہیں فرماتے تھے، پھر پہلی رکعت کی طرح دوسری رکعت بھی ادا فرماتے تھے۔ بس فرق اتنا ہوتا تھا کہ اس میں پہلی کی طرح قراءت سے پہلے نہ تو وقفہ ہوتا نہ دعائے استغفار، نہ بھیر تحریک اور نہ وہ طوالت ہوتی تھی۔

اور جب آپ تشد کے لئے بیٹھتے تو بیان ہاتھ بائیں ران پر اور داہنی ہاتھ داہنی ران پر رکھتے اور شادت کی انگلی سے اشارہ کرتے۔ اس انگلی کو نہ تو آپ بالکل کھڑی رکھتے اور نہ سیدھی بلکہ تھوڑی جھکائے رکھتے اور اسے حرکت دیتے تھے، بھنگنو انگلی اور برابر والی انگلی سے گھٹنے کو پکڑتے اور درمیان والی انگلی کو انگوٹھے کے ساتھ ملا کر حلقہ بناتے، شادت کی انگلی کو اٹھا کر دعا پڑھتے اور اس کی جانب اپنی نگاہ رکھتے۔ بائیں ہاتھ کی تھیلی کو بائیں ران پر رکھتے، تشد کے لیے آپ اس طرح بیٹھتے تھے جس طرح

دونوں سجدوں کے درمیان بیٹھتے تھے۔

مسلم شریف میں عبد اللہ ابن زبیر کی حدیث میں مذکور ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جب نماز میں بیٹھتے تھے تو باسیں پیر کو ران اور پنڈلی کے درمیان کر لیتے تھے اور دائیں پیر کو بچالیتے تھے، اور یہ آخری تشدید میں ہوتا تھا۔

حضرت ابن زبیر نے بچانے اور ابو حمید نے کھڑا کرنے کا ذکر کیا ہے، لیکن دونوں روایتوں میں کوئی اختلاف نہیں ہے، کیونکہ اس سے یہ بتانا مقصود ہے کہ آپ اس پر بیٹھتے نہیں تھے بلکہ دائیں جانب نکال دیتے تھے اور وہ کھڑے ہونے اور بچانے کی درمیانی کیفیت میں رہتا تھا۔ اور یا یہ کہا جائے کہ کبھی کھڑا رکھتے اور کبھی بچالیتے تھے اور یہ توجیہ زیادہ قابلِ اطمینان ہے۔

اس طرح تشدید ہمیشہ پڑھتے تھے اور صحابہ کرام کو یہ دعا پڑھنے کی تعلیم دیتے تھے :

«الْتَّحِيَّاتُ لِلَّهِ وَالصَّلَوَاتُ وَالطَّيَّبَاتُ السَّلَامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا الشَّيْءُ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ، السَّلَامُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ اللَّهِ الصَّالِحِينَ، أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ»

تمام کی تمام عبادتیں اللہ کے لئے ہیں، اے نبی سلام ہو آپ پر اور اللہ کی رحمت اور اس کی برکتیں، ہم پر اور اللہ کے سب نیک بندوں پر سلام ہو۔ میں اس بات کی گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم اللہ کے بندے اور رسول ہیں۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم اس تشدید کو بہت جلد ختم کرتے گویا آپ گرم پتھر کھڑے ہوں، کسی حدیث میں منقول نہیں کہ اس تشدید میں درود پڑھا ہو یا عذاب قبر و عذاب جہنم، موت و حیات اور دجال کے قدر سے پناہ مانگی ہو، جن لوگوں نے اسے مستحب سمجھ لیا ہے، ان کو آخری تشدید کے سلسلے میں جو احادیث عمومی طور پر آتی ہیں، ان سے یہ خیال پیدا ہوا ہے۔

تشدید کے بعد (چار رکعت والی نماز میں) اللہ اکبر کرتے ہوئے رانوں کا سارا لیتے ہوئے گھٹنوں اور قدموں کی مدد سے کھڑے ہو جاتے تھے۔

صحیح مسلم میں اور صحیح بخاری کی بعض روایتوں میں مذکور ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تشدید اول سے اٹھنے کے بعد رفع یدیں کرتے تھے اور پھر صرف سورہ فاتحہ پڑھتے تھے اور اس کے بعد آپ سے کچھ مزید پڑھنا ثابت نہیں ہے۔

نماز کے دوران آپ ادھر ادھر متوجہ نہیں ہوتے تھے، بخاری شریف میں آیا ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے اس کے متعلق پوچھا گیا تو آپ نے فرمایا کہ ”اس طرح شیطان بندے کی نماز چڑاتا ہے“ آپ نے بعض مرتبہ ضرورت کے تحت ایسا کیا ہے لیکن یہ معمول نہ تھا جس طرح آپ ایک وادی کی طرف متوجہ ہو گئے تھے جمال آپ نے لشکر بھیجا تھا اور آپ تشدید کے بعد سلام سے پہلے دعا پڑھتے تھے، اس کا حکم ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور فضالہ کی حدیث میں ہے۔

سلام کے بعد قبلہ رخ ہو کر یا مقتدیوں کی طرف متوجہ ہو کر دعا کرنا نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت نہیں ہے، نماز سے متعلق تمام دعائیں آپ نماز کے اندر ہی پڑھتے تھے اور اسی کا حکم دیتے تھے اور یہ معل کے شایان شان ہے، کیونکہ نماز میں وہ اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ رہتا ہے اور سلام پھیرنے کے بعد یہ کیفیت ختم ہو جاتی تھی۔ پھر اپنے داہنی طرف السلام علیکم و رحمۃ اللہ کہتے ہوئے سلام پھیرتے تھے اور باسیں طرف بھی اسی طرح کرتے تھے۔ جس روایت میں آپ سے صرف ایک سلام کا ذکر ہے وہ ثابت نہیں ہے۔ اس سلسلہ میں سب سے اچھی حدیث سنن میں حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے مروی ہے لیکن وہ قیام اللیل کے متعلق ہے اور یہ حدیث بھی معلول ہے۔ اس میں وضاحت کے ساتھ یہ مذکور نہیں ہے کہ آپ نے ایک سلام پر اتفاق کیا ہے۔

نماز میں (تشدید میں) یہ دعائیں پڑھا کرتے تھے :

اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ فِتْنَةِ الْمَسِينِ الدَّجَالِ وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ فِتْنَةِ الْمَحْيَا وَالْمَمَاتِ، اللَّهُمَّ أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْمَأْسَى وَالْمَغْرَمِ

اے اللہ میں عذاب قبر سے بناہ مانگتا ہو اور دجال کے فتنے اور زندگی اور موت کے فتنے سے بناہ مانگتا ہوں۔ اے اللہ میں گناہ اور قرض سے بناہ مانگتا ہوں۔

اس طرح آپ یہ دعا بھی پڑھتے تھے :

اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ التَّبَاتَ فِي الْأَمْرِ وَالْعَزِيمَةِ عَلَى الرُّشْدِ وَأَسْأَلُكَ شُكْرَ نِعْمَتِكَ وَحُسْنَ عِبَادَتِكَ وَأَسْأَلُكَ قَلْبًا سَلِيمًا وَأَسْأَلُكَ لِسَانًا صَادِقًا وَأَسْأَلُكَ مِنْ خَيْرِ مَا تَعْلَمُ وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ مَا تَعْلَمُ وَأَسْتَغْفِرُكَ لِمَا تَعْلَمُ

اے اللہ میں تھے سے ثابت قدی اور پختہ ارادے کا سوال کرتا ہوں۔ اور نعمتوں کے شکر ادا کرنے کا سوال کرتا ہوں، تیری اچھی عبادت کا سوال کرتا ہوں، قلب سلیم اور پچی زبان مانگتا ہوں؛ جس خیر کو تو جانتا ہے، اس کا سوال کرتا ہوں اور جن گناہوں کا تجھے علم ہے، ان سے مغفرت کا سائل ہوں۔

آپ یہ دعا بھی پڑھتے تھے :

«اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي ذَنْبِي، وَوَسِّعْ لِي فِي دَارِي وَبَارِكْ لِي فِيْمَا رَزَقْتَنِي»

اے اللہ میرے گناہ بخش دے، میرا گھر میرے لئے کشادہ کروے اور میرے رزق میں برکت عطا فرم۔

ساری دعائیں جو نماز میں پڑھنے کے سلسلے میں آئی ہیں، وہ صیغہ مفروضے آئی ہیں۔

امام احمد رحمۃ اللہ علیہ نے ذکر کیا ہے کہ جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم نماز میں کھڑے ہوتے تھے تو سر جھکا کر کھڑے ہوتے اور تشدیکی حالت میں آپ کی نگاہ شادوت کی انگلی پر رہا کرتی تھی۔ اللہ تعالیٰ نے آپ کی آنکھوں کی مھنڈک اور راحت نماز میں رکھی تھی۔ آپ فرمایا کرتے تھے "اے بلال! نماز کے ذریعہ ہمیں راحت پہنچاؤ" نماز میں اس قدر اور غیر معمولی دلچسپی کے باوجود آپ ہمیشہ مقتدیوں کی رعایت فرماتے تھے، بعض مرتبہ نماز کو طویل پڑھنے کی غرض سے شروع فرماتے لیکن بچہ کے رونے کی آواز سن کر مختصر کر دیتے تاکہ اس کی ماں کو تکلیف نہ ہو، اس طرح آپ بعض مرتبہ اپنی نواسی امامہ کو کندھے پر اٹھا کر فرض نماز پڑھتے تھے، قیام کی حالت میں اٹھا لیتے اور سجدہ اور رکوع کی حالت میں اتا رہتے تھے، نماز کی حالت میں حضرت حسن اور حسین رضی اللہ تعالیٰ عنہما آتے اور آپ کی پشت پر سوار ہو جاتے تھے۔ آپ سجدہ طویل کر دیتے تاکہ انہیں اتارنا نہ پڑے۔ آپ جب نماز پڑھتے ہوتے تو اس دوران اگر حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا آ جاتی تو آپ چل کر دروازہ کھول دیتے اور پھر صلی پر آ جاتے اور نماز کی حالت میں آپ سلام کا جواب اشارہ سے دیتے تھے۔

جس حدیث میں یہ مذکور ہے کہ جس نے نماز میں اشارہ کیا تو چاہیے کہ وہ نماز دہرائے وہ باطل ہے۔ امام احمد رحمۃ اللہ علیہ نے ذکر کیا ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نماز میں بوقت حاجت پھوکتے اور کھنکھار لیتے تھے، نماز میں آپ کبھی روتے بھی تھے، نیز آپ کبھی ننگے پاؤں نماز پڑھتے اور کبھی جوتے ہی

میں نماز پڑھ لیتے تھے۔ یہودیوں کی مخالفت کی غرض سے جو توں میں نماز پڑھنے کا حکم دیا ہے۔ کبھی آپ نے ایک کپڑے میں نماز پڑھی اور زیادہ تر دو کپڑوں میں ادا فرمائی۔

نجری نماز میں رکوع کے بعد ایک ماہ تک دعائے قنوت پڑھی پھر چھوڑ دی۔ آپ کسی ناگہانی وجہ سے دعائے قنوت پڑھتے تھے، جب وہ دور ہو جاتی تو ترک کر دیتے تھے، مصیبتوں کے وقت دعائے قنوت پڑھنا اور اور اس کے دور ہو جانے کے بعد ترک کر دیا آپ کی سنت تھی، نجری نماز میں خصوصیت سے قنوت نہ پڑھتے تھے۔ البتہ اس میں زیادہ قنوت پڑھنے کی وجہ یہ تھی کہ یہ نماز طویل ہوتی تھی۔ اس کا وقت تجہی سے قریب ہوتا ہے جو کہ قبولیت دعا اور نزول رحمت کی گھری ہے۔

## فصل (۹)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے سجدہ سو کا طریقہ

نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا ”میں تم جیسا ایک بشر ہوں، جس طرح تم بھول جاتے ہو، اسی طرح میں بھی بھول جاتا ہوں، جب میں بھول جالیا کروں تو مجھے یاد دلایا کرو۔“ آپ کا سو دراصل امت کے لئے ایک نعمت اور کمال دین کا سبب ہے تا کہ سو میں جو طریقہ مشروع ہوا، اس میں آپ کی اقتداء کریں، چنانچہ ایک مرتبہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم چار رکعت والی نماز میں دوسری رکعت کے بعد کھڑے ہو گئے اور دونوں کے درمیان فعدہ نہیں گیا، جب آپ نے نماز ختم کر لی تو سلام سے پہلے دو سجدے کئے، پھر سلام کیا، اس طرح اس سے ایک مسئلہ معلوم ہو گیا کہ جو آدمی نماز کے ارکان کے علاوہ باقی اجزاء میں سے کچھ حصہ سو اچھوڑے تو وہ سلام سے پہلے سجدہ سو کرے۔ بعض روایات سے ثابت ہوتا ہے کہ جب ایک رکن کے علاوہ کوئی حصہ سو اچھوڑا دیا اور دوسری رکن شروع کر دیا تو متذکر حصہ کی طرف نہیں لوٹے۔

ایک مرتبہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مغرب یا عشاء کی نماز میں دو رکعت پر سلام پھیر دیا، پھر بات چیت کی، پھر اسے پورا کیا، پھر آپ نے سلام پھیر کر سجدہ کیا اور اس کے بعد پھر سلام پھیرا۔ ایک مرتبہ آپ نے نماز پڑھائی اور ایک رکعت باقی تھی کہ آپ نے سلام پھیر دیا، اتنے میں حضرت علیہ رضی اللہ عنہ نے عرض کیا کہ آپ ایک رکعت بھول گئے ہیں، یہ سن کر آپ واپس مسجد لوٹے اور حضرت بلال رضی اللہ عنہ کو حکم دیا کہ اقامت کہیں، پھر آپ نے ایک رکعت نماز پڑھائی، اس روایت کو امام احمد نے ذکر کیا ہے۔

ایک مرتبہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ظہر کی نماز پانچ رکعت پڑھ لی، لوگوں نے یاد دلایا تو آپ نے سلام کے بعد سجدہ سو کیا۔

ایک مرتبہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے عصر کی نماز تین رکعتیں پڑھائیں، پھر آپ گھر چلے گئے۔ لوگوں نے یاد دلایا تو آپ باہر تشریف لے آئے اور مزید ایک رکعت پڑھا کر سلام پھیرا، پھر سجدہ سو کیا اور

یہ سجدہ سو سے متعلق مجموعی طور پر پانچ واقعات مروی ہیں۔

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نماز کی حالت میں اپنی آنکھیں بند نہیں کرتے تھے، امام احمد نے اسے مکروہ قرار دیا ہے اور فرمایا ہے کہ یہ یہودیوں کی عادت تھی، ایک جماعت نے اسے مباح قرار دیا ہے۔ صحیح بات یہ ہے کہ اگر آنکھیں کھولنا نماز کے خشوع میں مخل نہیں ہے تو کھولنا افضل ہے اور اگر آنکھ کھولنے سے قبلہ کی طرف کے نقش و نگار خلل انداز ہوتے ہیں تو یہ مکروہ نہیں ہے۔

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا سلام پھیرنے کے بعد تین مرتبہ استغفار اللہ کرنے کا معمول تھا اور اس کے بعد یہ دعا پڑھتے تھے :

«اللَّهُمَّ أَنْتَ السَّلَامُ وَمِنْكَ السَّلَامُ تَبَارَكْتَ يَا ذَا الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ»

اے اللہ! تو ہر عیب سے پاک ہے اور تجھے ہی سے سلامتی ہے۔ تو برکت والا ہے، اے بزرگ اور تعظیم والے۔

اپ قبلہ رخ صرف اتنی دیر بیٹھتے کہ استغفار اور دعا پڑھتے، پھر فوراً اپنا رخ مقتدیوں کی طرف کر لیتے اور اپنے دامیں اور بامیں جانب سے (رخ انور) پھر لیتے تھے پھر اپنا چہرہ انور مقتدیوں کی سمت کے علاوہ کوئی دوسری سست متعین نہ کرتے تھے اور جب آپ صحیح کی نماز پڑھ لیتے تو جائے نماز پر بیٹھ جاتے، یہاں تک کہ سورج نکل آتا۔

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم ہر فرض نماز کے بعد یہ دعا پڑھتے تھے :

«إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ  
شَيْءٍ قَدِيرٌ» «اللَّهُمَّ لَا مَانَعَ لِمَا أَعْطَيْتَ وَلَا مُعْطَى لِمَا مَنَعْتَ وَلَا يَنْفَعُ ذَا  
الْجَدْدِ مِنْكَ الْجَدُّ، وَلَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَلَا يَعْبُدُ إِلَّا إِيَّاهُ  
لَهُ النُّعْمَةُ وَلَهُ الْفَضْلُ وَلَهُ الشَّنَاءُ الْحَسْنُ، لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ  
وَلَا كَرِهَ الْكَافِرُونَ»

خدائے واحد کے سوا کوئی معبود نہیں، اس کا کوئی شریک نہیں، اسی کی حکومت ہے، اسی کے لئے سب تعریف ہے اور ہر چیز پر قدرت رکھنے والا ہے۔ اے اللہ جو تو نے عطا کیا ہے، اسے

کوئی روکنے والا نہیں، اور جو تو نے روک دیا ہے، اسے کوئی دینے والا نہیں اور کسی عزت دار دولت والے کو تیرے مقابلے میں دولت نفع نہیں دیتی گناہ سے باز رہنا اور اطاعت کی قوت اللہ کی توفیق کے بغیر ممکن نہیں، اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں۔ ہم اس کے سوا کسی کی عبادت نہیں کرتے، اس کے لئے ساری نعمتیں اور ساری بڑائیاں اور اچھی تعریفیں ہیں، اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں، ہم غالباً اس کی بندگی کرتے ہیں، اگرچہ کافروں کو یہ بات بڑی معلوم ہو۔

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی امت کے لئے یہ مستحب قرار دیا کہ ہر فرض نماز کے بعد سبحان اللہ ۳۳ مرتبہ، الحمد للہ ۳۳ مرتبہ، اللہ اکبر ۳۳ مرتبہ اور آخر میں ایک مرتبہ «لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ» کہہ کر سو کا عدد پورا کیا جائے۔

صحیح ابن حبان میں حضرت حارث بن مسلم سے روایت ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھ سے فرمایا کہ: جب تم صحیح کی نماز پڑھ لو تو بات کرنے سے پہلے سات مرتبہ یہ دعا پڑھ لو:

«اللَّهُمَّ أَجِرْنِي مِنَ النَّارِ»

اے اللہ تو مجھے جہنم کی آگ سے بچا!

اگر تم اس دن مرحاو تو اللہ تعالیٰ آگ سے تمہاری نجات لکھ دے گا اور جب تم مغرب کی نماز کے بعد بات کرنے سے پہلے یہی کلمات سات مرتبہ پڑھ لو اور پھر اسی رات تمہارا انتقال ہو گیا تو جہنم سے محفوظ رہو گے۔

نبی صلی اللہ علیہ وسلم جب دیوار کی طرف منہ کر کے نماز پڑھتے تو اپنے اور اس کے درمیان بکری کی گذرگاہ کا فاصلہ چھوڑ دیتے اور اس سے دور نہ رہتے بلکہ سترہ کے قریب ہونے کا حکم فرماتے تھے اور جب آپ لکڑی یا ستون یا درخت کی طرف رخ کر کے نماز پڑھتے تو اسے دائیں بائیں جانب کر لیتے اور بالکل سامنے نہ کرتے، سفر میں آپ نیزہ کا سترہ بنایتے تھے اور سواری اور کجاوے کی لکڑی کا بھی سترہ بنایتے تھے اور محل کے آگے تیریا لامبی کا بھی سترہ بنانے کا حکم فرمایا ہے۔ اگر کوئی چیز نہ ملے تو زمین پر ایک کیبری کھنچ کر سترہ بنایا کافی ہے۔

اگر سترہ نہ ہو تو صحیح روایت میں مذکور ہے کہ عورت، گدھے اور کتے کے گذرنے سے نماز فاسد ہو

جاتی ہے، اس روایت کی مخالف روایت اگر صحیح ہے تو اس میں صراحت نہیں ہے اور جو روایت صریح ہے، تو اس میں صحت نہیں، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اس حالت میں نماز پڑھتے تھے کہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا آپ کے سامنے قبلہ کی جانب سوئی ہوتی تھیں لیکن یہ صورت سامنے سے گذرنے والے سے مشابہ نہیں ہے کہ نمازی کے سامنے سے گذرنا حرام ہے اور اس کے سامنے ٹھہرنا مکروہ نہیں ہے۔

## فصل (۱۰)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نماز میں سنتوں کا طریقہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم حالت اقامت میں ہمیشہ دس رکعتوں کا اہتمام کرتے تھے اور وہ رکعتیں وہی ہیں جن کے متعلق حضرت ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی ہے کہ میں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے دس رکعتیں محفوظ کی تھیں، دور رکعتیں ظہر سے پہلے، دوسرے بعد، دور رکعتیں مغرب کے بعد، دور رکعتیں عشاء کے بعد گھر میں اور دوسرے دور رکعتیں فجر کی نماز سے پہلے۔ ظہر کے بعد کی دوسرے رکعتیں اگرچھوت جائیں تو انہیں آپ عصر کے بعد ادا کر لیا کرتے تھے، آپ کبھی ظہر سے پہلے چار رکعتیں پڑھا کرتے تھے۔

مغرب سے پہلے دور رکعتوں کے متعلق آپ کا ارشاد ہے کہ ”مغرب سے پہلے دور رکعتیں پڑھ لیا کرو“ تیری بار فرمایا کہ ”جس کا جی چاہے“ تاکہ لوگ اسے سنت موکدہ نہ سمجھ لیں اور صحیح یہ ہے کہ یہ مستحب ہیں، سنت موکدہ نہیں۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم عام سنیں اور نوافل جس کا کوئی مخصوص سبب نہ ہو، خاص طور پر مغرب کی سنت گھر ہی میں ادا فرماتے تھے، یہ ثابت نہیں کہ آپ نے کبھی مسجد میں پڑھی ہو لیکن مسجد میں پڑھی جا سکتی ہے۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم فجر کی سنت کا تمام دیگر نوافل سے زیادہ اہتمام فرماتے تھے اور اسے اور نمازوں کو کبھی سفر و حضر میں نہیں چھوڑتے تھے۔ حالت سفر میں ان دونوں سنتوں کے علاوہ کوئی دوسری سنت پڑھنا ثابت نہیں ہے۔

فقہاء کا اس میں اختلاف ہے کہ فجر کی سنتوں اور وتروں میں کوئی زیادہ ضروری ہے۔ فجر کی سنت سے عمل کی ابتداء ہوتی ہے اور وتر کی نماز سے اعمال اپنے اختتام کو پہنچتے ہیں، اس وجہ سے آپ فجر کی سنتوں اور نمازوں کو سورہ کافر و نکاح اور سورہ علی، علی، ارادی، اعتقادی پر مشتمل ہیں۔

سورہ اخلاص میں ایسی توحید کامل کا بیان ہے جو شرک کی تمام صورتوں کے قطعی منافی ہے، پھر اس میں اثبات صدیقہ جو تمام صفات کمال اس کی طرف منسوب کرتی ہے جس میں کسی طرح کوئی نقش نہیں پایا جاتا اور ابتو و بنت کی نفی سے بے نیازی اور وحدانیت ثابت ہوتی ہے اور اس میں کفوں نظر کی بھی نفی ہے جس سے ہر قسم کی تشبیہ و تمثیل کی نفی ہوتی ہے۔

غرض سورہ اخلاص میں عقیدہ توحید کے وہ بنیادی اصول آگئے ہیں جن کے تسلیم کر لینے کے بعد انسان تمام گمراہ فرقوں سے دور ہو کر توحید کامل کا قائل ہو جاتا ہے، یہی وجہ ہے کہ یہ سورہ قرآن کے ایک تائی حصہ کے برابر ہے، کیونکہ قرآن کریم کا دار و مدار خبر اور انشاء پر ہے اور انشاء میں تین چیزیں ہوتی ہیں۔ (۱) امر (۲) نبی (۳) اباحت، اور خبر کی دو قسمیں ہیں۔ پہلی اللہ تعالیٰ کی ذات اور اس کے اسماء و صفات اور احکام کی خبر۔ دوسری مخلوق کو اس کی اطلاع و خبر دینا، چنانچہ سورہ اخلاص محض اس کی ذات اور اس کے اسماء و صفات کی خبر پر مشتمل ہے، اسی وجہ سے یہ سورت ایک تائی قرآن کے برابر ہے اور اس کا پڑھنے والا جبکہ اس کا اس پر ایمان بھی ہو، شرک اعتقادی سے بری ہو جاتا ہے، جس طرح سورہ الکافرون شرک عملی اور شرک ارادی سے انسان کو الگ کر دیتا ہے۔

چونکہ علم عمل پر مقدم اور اس کا امام و قائد ہے، اس لئے سورہ اخلاص ایک تائی قرآن کے برابر ہے اور سورہ الکافرون ایک چوڑھائی کے برابر ہے۔

چونکہ شرک عملی اپنی خواہشات کی ابیاع کے باعث لوگوں پر غالب ہو جاتا ہے اور اکثر لوگ باوجود اس کے مضرت و بیطان سے واقف ہونے کے اسکے مرکب ہو جاتے ہیں اور اس کو زائل کرنا شرک عملی سے زیادہ مشکل و دشوار ہو جاتا ہے، کیونکہ یہ دلیل سے زائل ہو جاتا ہے، اس لئے سورہ الکافرون میں تاکید اور تکرار سے کام لیا گیا ہے۔ اسی وجہ سے آپ ان دونوں سورتوں کو طواف کی دور کھتوں میں پڑھا کرتے تھے کہ حج توحید کا شعار ہے اور اس وجہ سے ان کے ذریعہ دن کے کام کی ابتداء اور رات کے کام کا اختتام فرماتے تھے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم فخر کی سنتوں کے بعد دائیں پہلو پر لیٹ جاتے۔ اس سلسلہ میں دو جماعتوں نے قدرے غلو سے کام لیا ہے۔ ظاہریہ نے اسے واجب قرار دیا ہے اور ایک دوسری جماعت نے اسے بدعت و مکروہ بتایا ہے، لیکن امام مالک نے معتدل اور درمیانی مسلک اختیار کیا ہے، وہ یہ کہ آرام کی غرض سے لیٹ جائے تو کوئی حرج نہیں اور اگر سنت سمجھ کر کیا جائے تو یہ فعل مکروہ ہے۔

## فصل (۱۱)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نماز تجد کا طریقہ

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم تجد کی نماز سفر و حضر کسی حال میں نہیں چھوڑتے تھے۔ جب کبھی آپ پر نیند کا غلبہ ہو جاتا یا کوئی تکلیف ہو جاتی تو دن میں بارہ رکھیں پڑھ لیتے۔

ہم نے شیخ الاسلام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ کو اس دلیل کے متعلق فرماتے سنا کہ وتر اپنے محل سے قضا ہو جانے کے بعد قضا نہیں ہوتی جس طرح تجدۃ المسجد، نماز کسوف اور نماز استقاء وغیرہ ہے، کیوں کہ اس سے مقصود یہ ہے کہ رات کی آخری نمازو تر ہو۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نماز تجد میں گیارہ یا تیرہ رکھیں پڑھتے تھے گیارہ رکھوں پر اتفاق ہے اور آخری دو رکھوں کے بارے میں اختلاف ہے کہ وہ فخر کی دو سنتیں رکھیں یا کوئی اور نماز تھی، اس طرح جب فرائض اور ان سنتن موکدہ کو جمع کیا جائے، جن پر آپ موافقت کرتے تھے تو مجموعی طور پر چالیس رکھیں ہوتی ہیں، اس کے علاوہ کوئی نماز پڑھی تو پابندی سے نہیں پڑھی۔

لہذا ہر مسلمان کو چاہیے کہ وہ تاحیات اس طرح معمول رکھے، اس لئے کہ جو شخص دن اور رات میں چالیس مرتبہ دروازہ کھکھاتا ہے تو ظاہر ہے کہ اس کی بات کس قدر جلد سن لی جائے گی۔

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم جب رات کے وقت جا گئے تو یہ دعا پڑھتے تھے :

«لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ أَسْتَغْفِرُكَ لِذَنْبِي، وَأَسْأَلُكَ رَحْمَتَكَ، اللَّهُمَّ  
رِزْقِنِي عِلْمًا وَلَا تُنْزِغْ قَلْبِي بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنِي، وَهَبْ لِي مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً إِنَّكَ  
أَنْتَ الْوَهَّابُ»

تیرے علاوہ کوئی معبد نہیں، تو پاک ہے، اے اللہ میں تجھ سے اپنے گناہوں کی بخشش چاہتا ہوں اور تجھ سے تیری رحمت طلب کرتا ہوں، اے اللہ میرے علم میں اضافہ فرم اور ہدایت کے بعد میرے دل کو ٹیکھا نہ کر، مجھ کو اپنی رحمت سے نواز، توبت نواز نے والا ہے۔

جب آپ سو کر اٹھتے تو یہ دعا پڑھتے :

«الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَحْيَانَا بَعْدَ مَا أَمَاتَنَا وَإِلَيْهِ الشُّوْرُ»

تمام تعریفیں اس اللہ کے لئے ہیں، جس نے ہم کو موت (نیند) کے بعد زندگی عطا کی اور اسی کے پاس جمع ہوتا ہے۔

پھر اس کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم مساوک فرماتے۔ با اوقات سورہ آل عمران کی آخری دس آیتیں «إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ» سے آخر سورہ تک تلاوت فرماتے تھے، پھر وہ ضوکرتے اور مخصر دور رکھتیں نماز پڑھتے، حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی روایت سے اسے پڑھنے کا حکم معلوم ہوتا ہے۔

جب رات آدمی گذر جاتی اور اس سے قبل یا اس کے بعد آپ اٹھتے اور اکثر اوقات اس وقت اٹھتے جب آواز دینے والے یعنی مرغ کی آواز سنتے اور وہ اکثر نصف ہانی (رات کے آخری نصف) میں آواز لگاتا تو آپ اپنا ورد کئی حصوں میں کر دیتے اور کبھی مسلسل جاری رکھتے اور یہی زیادہ تر ہوتا، کئی حصوں میں ادا کرنے کی صورت حضرت ابن عباس نے یہ بتائی ہے کہ ”دور کعت نماز ادا کر کے آپ صلی اللہ علیہ وسلم سو جاتے تھے، اس طرح تین مرتبہ میں چھر رکھتیں ادا فرماتے تھے اور ہر مرتبہ آٹھ کر مساوک اور وضو کرتے، پھر تین رکعت و ترا ادا کرتے۔“

آپ صلی اللہ علیہ وسلم و ترکی طرح پڑھتے تھے۔ ایک کیفیت کا ذکر ابھی ہوا، دوسری صورت یہ ہے کہ آپ آٹھ رکھتیں اس طور پر پڑھتے تھے کہ ہر دو رکعت پر سلام پھیرتے تھے، پھر مسلسل پانچ رکعت بطور و ترا پڑھتے۔ صرف آخر میں تشد کے لئے بیٹھتے تھے۔

تیسرا صورت : تو رکعت اس طرح پڑھتے تھے کہ آٹھ رکعت مسلسل پڑھتے اور صرف آٹھویں رکعت کے آخر میں بیٹھتے اور اللہ تعالیٰ کی حمد و شکر کرتے، دعا مانگتے اور پھر بغیر سلام پھیرے کھڑے ہو جاتے، پھر نویں رکعت میں تشد پڑھتے اور سلام پھیر دیتے، سلام پھیرنے کے بعد دو رکعت نماز پڑھتے۔

چوتھی صورت : یہ ہے کہ مذکورہ ہی طریقے سے سات رکھتیں پڑھتے پھر اس کے بعد دور رکھتیں بیٹھ کر پڑھتے تھے۔

پانچویں صورت : دو درکعت پڑھ کر آخر میں تین رکعت و تر پڑھ لیتے جن میں قعده یا تشد کا فاصلہ نہ ہوتا۔ اس کو امام احمد نے حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے روایت کیا ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم تین رکعت و تر پڑھتے تھے اور ان کے درمیان وقفہ نہیں کرتے تھے، تاہم یہ روایت محل نظر ہے، کیوں کہ صحیح ابن حبان میں ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مرفوع روایت ہے کہ ”تین رکعت و تر نہ پڑھو، پانچ یا سات پڑھو، و تر کو مغرب کی نماز کے مشابہ نہ بناو۔“ امام دارقطنی کہتے ہیں کہ اس روایت کے سارے روایی ثقہ ہیں۔

حرب کہتے ہیں کہ امام احمد سے وتر کے متعلق پوچھا گیا تو انہوں نے فرمایا، ”درکعت پڑھ کر سلام پھیر دے، اگر سلام نہ پھیر سکا تو میرا خیال ہے کہ کوئی نقصان وہ بات نہیں ہے لیکن سلام پھیرنا نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے زیادہ مستند طریقے سے ثابت ہے۔ ابو طالب کی روایت میں ایک قول مذکور ہے کہ زیادہ قوی روایت ایک رکعت والی ہے اور میں اسی کا قائل ہوں۔

چھٹی صورت : جیسا کہ امام نسائی رحمتہ اللہ علیہ نے حضرت حذیفہ رضی اللہ عنہ سے روایت کیا ہے کہ انہوں نے رمضان میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ نماز پڑھی تو رکوع میں قیام کے بعد ریا و عا پڑھی ”سُبْحَانَ رَبِّيِ الْعَظِيمِ“ اسی حدیث میں ہے کہ آپ نے ابھی چار رکعتیں پڑھی تھیں کہ حضرت بالل صحیح کی نماز کے لئے آپ کو بلانے آگئے، آپ نے رات کے ابتدائی، درمیانی اور آخری حصہ میں وتر پڑھی، ایک رات قیام میں صبح تک صرف ایک ہی آیت پڑھتے رہ گئے اور وہ یہ تھی :

﴿إِن تُعِذِّبْهُمْ فَإِنَّهُمْ عَبَادُكَ وَإِن تَغْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾ [المائدۃ: ۱۱۸]

اگر تو ان کو عذاب دے گا تو وہ تیرے ہی بندے ہیں اور اگر ان کو بخش دے تو غالب حکمت والا ہے۔

رات میں آپ کی نماز تین طرح کی ہوتی تھی، ایک یہ کہ آپ زیادہ تر کھڑے ہو کر نماز پڑھتے تھے، دوسرے بیٹھ کر نماز پڑھتے اور رکوع بھی بیٹھ کر کرتے، تیسرا یہ کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم بیٹھ کر نماز پڑھتے اور حجت تھوڑی سی قراءت باقی رہ جاتی تو کھڑے ہو جاتے اور پھر رکوع فرماتے۔

نبی کسم صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ بھی ثابت ہے کہ وتر کے بعد کبھی درکعت بیٹھ کر پڑھتے اور کبھی بیٹھ کر ہی قراءت کرتے اور رکوع کے وقت کھڑے ہو جاتے پھر رکوع کرتے۔

اس حدیث سے بہت لوگوں کو اشکال ہوا اور انہوں نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اس ارشاد

کو کہ ”رات کی آخری نمازو ترینا“ کامعارض سمجھ لیا۔ امام احمد فرماتے ہیں کہ میں ان دور کتوں کو نہ پڑھتا ہوں اور نہ کسی کو پڑھنے سے منع کرتا ہوں۔ امام مالک نے تو ان دونوں رکھتوں کا انکار کیا ہے۔ لیکن صحیح صورت یہ ہے کہ نمازو تر مستقل عبادت ہے اور وتر کے بعد دور کھیں مغرب کی سنتوں کی طرح ہیں۔ اس طرح مذکورہ دونوں رکھیں وتر کی تکمیل کا درجہ رکھتی ہیں، کوئی مستقل حیثیت نہیں رکھتیں۔

و تر میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے قوت ثابت نہیں۔ صرف ابن ماجہ کی ایک حدیث میں اس کا ذکر ہے۔ امام احمد کہتے ہیں کہ اس سلسلہ میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے کچھ ثابت نہیں لیکن حضرت عمر رضی اللہ عنہ پورے سال دعاء قوت پڑھا کرتے تھے۔

اصحاب سنن نے قوت پڑھنے کے سلسلہ میں حضرت حسن بن علی رضی اللہ عنہ کی حدیث کو روایت کیا ہے، امام ترمذی نے اس حدیث کو حسن کہا ہے اور کہا کہ ہم اس کو ابوالحوراء العدی کے طریقے سے جانتے ہیں۔

نمازو تر میں دعائے قوت پڑھنا حضرت عمر، حضرت ابی ابن کعب اور حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہم سے ثابت ہے۔ امام ابو داؤد اور امام نسائی نے ابی بن کعب سے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم و تر میں سورہ اعلیٰ، سورہ الکافرون اور سورہ اخلاص پڑھا کرتے تھے اور سلام پھیرنے کے بعد تین مرتبہ سبحان الملک القدس کہا کرتے تھے۔ تیسرا مرتبہ قدرے آواز کھینچ کر پڑھا کرتے تھے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سورہ تر تیل سے پڑھتے تھے خواہ وہ بڑی سے بڑی کیوں نہ ہو۔ قرآن کریم پڑھنے کا مقصد بھی یہ ہے کہ غور اور فکر و تدبر سے کام لیا جائے، اس پر عمل کیا جائے اور اس کی تلاوت اس کے مفہوم و معانی کے سمجھنے کا بہترین وسیلہ ہے۔

بعض سلف کا قول ہے کہ قرآن کریم عمل کے لئے نازل کیا گیا ہے اس لئے اس کی تلاوت کو عمل سمجھو۔ حضرت شعبہ کہتے ہیں کہ ہمیں ابو جہر نے بتایا کہ میں نے ابن عباس رضی اللہ عنہ سے عرض کیا کہ میں جلدی پڑھنے کا عادی ہوں اور بسا اوقات ایک رات میں ایک یاد قرآن ختم کرتا ہوں۔ ابن عباس نے فرمایا کہ مجھے یہ زیادہ پسند ہے کہ میں ایک سورہ پڑھوں بجائے اس کے کہ جو تم کرتے ہو۔ اگر تم کو تیزی پڑھتا ہے تو اس طرح پڑھو کہ کان سن سکیں اور دل یاد کر سکے۔

ابراہیم کہتے ہیں کہ حضرت علقمہ نے حضرت ابن مسعود کے سامنے تلاوت فرمائی تو انہوں نے فرمایا

کہ میرے مال باپ تم پر قربان ہوں، ترتیل سے پڑھو کیونکہ یہ قرآن مجید کی نیت ہے۔

نیز حضرت عبداللہ ابن مسعود فرماتے ہیں کہ قرآن کو شعر کی طرح نہ گا کر پڑھو اور نہ فضول کلام کی طرح پڑھو بلکہ اس کو پڑھتے وقت اس کے عجائب پڑھیو اور اس کے ذریعہ دلوں کو حرکت دو اور دھیان محفوظ سورہ کو جلد ختم کر دینے پر نہ لگا ہوا ہو۔ مزید فرماتے ہیں۔ جب تم سنو کہ اللہ تعالیٰ یہ فرمرا رہا ہے:

﴿يَنَأِيَّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا﴾ (اے ایمان والو) تو تم سر پا گوش ہو جاؤ کیونکہ یا تو تمہیں نیکی کا حکم دیا جائے گا یا برائی سے منع کیا جائے گا۔

حضرت عبدالرحمن بن ابی بیل فرماتے ہیں کہ ایک عورت میرے پاس آئی، میں اس وقت "سورہ ہود" پڑھ رہا تھا۔ وہ کہنے لگی، "اے عبدالرحمن تو اس طرح سورہ ہود پڑھ رہا ہے، بخدا میں اسے چھ سینے سے پڑھ رہی ہوں لیکن ابھی تک اسے ختم نہیں کر سکی ہوں۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تجد کی نماز میں کبھی آہستہ سے تلاوت فرماتے تھے اور کبھی بہ آواز بلند، دونوں طرح قراءت فرماتے تھے اور قیام کبھی مختصر کرتے تھے اور کبھی طویل۔ نقل نمازیں حالت سفر میں دن ہو یا رات، سواری پر پڑھ لیتے تھے، خواہ اس کا رخ جس طرف ہو، رکوع اور سجدہ اشارہ سے کرتے تھے اور سجدہ رکوع سے زیادہ جھک کرتے تھے۔

## فصل (۱۲)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نماز چاشت اور سجدہ تلاوت کا طریقہ

امام بخاری نے حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے روایت کی ہے کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو چاشت کی نماز پڑھتے کبھی نہیں دیکھا لیکن میں اسے پڑھتی ہوں۔

یحییٰ بن محبیح میں حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ مجھ کو میرے خلیل حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم نے وصیت فرمائی کہ ہر ماہ تین دن کے روزے رکھوں، اور چاشت کی دو رکعت نماز پڑھوں، اور سونے سے پلے نماز و ترپڑھوں۔ امام مسلم نے زید بن ارقم سے مرفوعاً روایت کی ہے کہ اوایمین کی نماز اس وقت پڑھی جاتی ہے جب دن کی گری بڑھ جائے، اور جسم میں دوپر کی گری محسوس ہونے لگے اور اس طرح رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے پڑھنے کی تائید فرمائی ہے لیکن آپ نے خود بغض نہیں تجد کی وجہ سے نہیں پڑھی۔

حضرت مسروق کہتے ہیں کہ ہم مسجد میں نماز پڑھتے تھے اور حضرت عبد اللہ ابن مسعود کے قیام کے بعد ہم وہیں رہتے تھے اور پھر اٹھتے اور چاشت کی نماز پڑھتے تھے۔ ان کو جب یہ بات معلوم ہوئی تو فرمایا کہ کیوں بندوں پر وہ بوجھ ڈالتے ہو جسے اللہ تعالیٰ نے نہیں ڈالا ہے۔ اگر تم واقعی اس کو پڑھنا چاہتے ہو تو اپنے گھروں میں پڑھ لیا کرو۔ حضرت سعید بن جیر فرماتے ہیں کہ میں چاشت کی نماز خواہش کے باوجود اس ڈر سے چھوڑ دیتا ہوں کہ کیسی مجھ پر لازمی (عائیہ) نہ ہو جائے۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام کی سنت طیبہ یہ تھی جب ان کو کسی طرح سرت و نعمت کے حصول یا کسی مصیبت کے ملنے کی اطلاع ملتی تو اللہ تعالیٰ کی جناب میں سجدہ شکر کرتے تھے، اور جب کسی سجدہ والی آیت کی تلاوت فرماتے تو اللہ اکبر کہہ کر سجدہ کرتے تھے اور اکثر سجدہ میں یہ دعا پڑھتے تھے :

«سَجَدَ وَجْهِي لِلَّذِي خَلَقَهُ وَصَوَرَهُ وَشَقَّ سَمْعَهُ وَبَصَرَهُ بِحَوْلِهِ وَقُوَّتِهِ»

میرے چہرے نے اس ذات کو سجدہ کیا جس نے اسے پیدا کیا اور اس کی تصوری بنائی اور ساعت و بصارت اپنی قوت و قدرت سے عطا کی۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ کہیں منقول نہیں ہے کہ آپ اس سجدے سے اٹھتے وقت سمجھیر کہتے تھے یا تشدید پڑھتے یا سلام پھیرتے تھے۔ اور یہ ثابت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے سورہ "الم تنزیل" اور "ص" اور "اقرا" اور "النجم" اور "اذالسماء الشفقت" میں سجدہ کیا ہے۔

ابوداؤد نے حضرت عمرو بن عاصی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے سجدہ کے پندرہ مقامات بتائے ہیں، ان میں سے تین مفصل (چھوٹی سورتوں) میں ہیں اور دو سجدے سے سورہ حج میں ہیں۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ کی جس حدیث میں یہ مذکور ہے کہ آپ نے مدینہ منورہ تشریف لے جانے کے بعد مفصل سورتوں میں سجدہ نہیں کیا، وہ ضعیف ہے۔ اس حدیث کی سند میں ابوقدامہ الحارث ابن عبید نامی ایک راوی ہے جو غیر معتبر ہے۔ نیز اس حدیث کو ابن قطان نے مطر الوراق کی وجہ سے ناقابل اعتبار بتایا ہے اور کہا ہے کہ وہ خرابی حافظہ میں محمد بن عبد الرحمن بن ابی لیل کے مشابہ ہیں۔

امام مسلم کا ان احادیث کا ذکر کرنا کوئی عیب کی بات نہیں کیونکہ امام صاحب نے انہی احادیث کا ذکر کیا ہے جن کے محفوظ ہونے کا لیکن ہوا، جس طرح بہت سے ثقہ و معتبر راویوں کی ان حدیثوں کو چھوڑ دیا جن میں غلطی کا علم ہو گیا تھا، کچھ لوگ ثقہ راویوں کی تمام احادیث کو صحیح قرار دیتے ہیں، اسی طرح بعض لوگ کمزور حافظہ والوں کی تمام روایتوں کو ضعیف قرار دیتے ہیں۔

اس سلسلہ میں بستر طریقہ کار امام حاکم وغیرہ کا ہے اور دوسرا طریقہ ابن حزم وغیرہ کا ہے لیکن امام مسلم نے جو طریقہ اختیار کیا ہے وہ ائمہ فی حدیث کا طریقہ کار ہے۔

## فصل (۱۳)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا یوم جمعہ میں اسوہ حسنہ

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا کہ ”ہم سے پہلی قومیں یوم جمعہ کے متعلق بھک گئیں۔ یہودیوں نے سپتیگ کا دن اور عیسائیوں نے اتوار کا دن اپنے لئے اختیار کر لیا پھر اللہ تعالیٰ ہمیں لایا اور جمعہ کے دن کی طرف ہماری رہنمائی فرمائی۔ اس طرح ترتیب یوں ہو گئی۔ جمعہ سپتیگ اور اتوار چنانچہ وہ لوگ قیامت کے دن ہم سے پیچھے ہوں گے۔ ہم دنیا میں بعد میں ہیں لیکن قیامت کے دن آگے آگے ہوں گے اور ہمارے فیصلے تمام مخلوق سے پہلے ہوں گے۔“

امام ترمذی نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے ایک صحیح حدیث مرفوعاً روایت کی ہے کہ آپ نے فرمایا : ”سب سے بہترین دن جمعہ کا دن ہے، اس دن اللہ تعالیٰ نے حضرت آدم کو پیدا فرمایا، اسی دن وہ جنت میں داخل ہوئے اور اسی دن نکالے گئے اور قیامت بھی جمعہ کے دن ہی آئے گی“۔ اسے موطا نے روایت کیا ہے، امام ترمذی نے ان الفاظ کے ساتھ بھی اس حدیث کو صحیح قرار دیا ہے ”وہ سب سے بہتر دن ہے، اسی دن آدم علیہ السلام پیدا کئے گئے، زمین پر اتارے گئے، ان کی توبہ قبول ہوئی اور ان کی وفات ہوئی اور اسی دن قیامت آئے گی“ جنات اور انسان کے سوا کوئی جاندار ایسا نہیں جو جمعہ کے دن قیامت کے ذریعے خائف و ترسان نہ ہو۔ اس میں ایسی مبارک گھری بھی آتی ہے کہ جب کوئی مسلمان نماز پڑھتے ہوئے اللہ تعالیٰ سے دعا کرتا ہے تو وہ اسے عطا کرتا ہے ”کعب نے دریافت کیا کیا یہ ہر سال ہوتا ہے تو میں نے کہا نہیں بلکہ ہر جمعہ کو، پھر انہوں نے تورات کھول کر پڑھی اور کہا کہ رسمیہ ہر سال چلی اللہ علیہ وسلم نے سچ فرمایا۔ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ بتاتے ہیں، پھر میں عبد اللہ بن سلام سے ملا تو میں نے ان کے سامنے حضرت کعب کی مجلس اور واقعہ کا تذکرہ کیا تو انہوں نے کہا کہ میں جانتا ہوں، وہ کون سی گھری ہے، میں نے عرض کیا، پھر مجھے بھی بتا دیجئے، چنانچہ انہوں نے فرمایا، یہ جمعہ کے دن کی آخری گھری ہے۔ میں نے عرض کیا : وہ کس طرح جب کہ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ”اس گھری میں کوئی مسلمان نماز پڑھتے ہوئے اللہ تعالیٰ سے دعا کرے گا تو اللہ

تعالیٰ اس کی دعا ضرور قبول کرے گا۔“ حضرت ابن سلام نے فرمایا ”کیا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ نہیں فرمایا کہ ”بھو کسی جگہ بیٹھے اور نماز کا انتظار کر رہا ہو تو نماز پڑھنے تک گویا وہ نماز ہی میں مشغول رہا۔“

منہ احمد میں ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی حدیث کے الفاظ یہ ہیں : نبی کشم صلی اللہ علیہ وسلم سے کہا گیا کہ کس وجہ سے اس دن کا نام جمعہ رکھا گیا، آپ نے فرمایا : ”اس لئے کہ اس دن تمہارے باپ حضرت آدم علیہ السلام کی مٹی کو شکل دی گئی اور اسی دن فتا اور حشر ہو گا اور گرفت ہو گی، اسی میں تین آخری گھڑیاں ہیں، جن میں سے ایک گھڑی ایسی ہے کہ اس میں جو دعا بھی کی جائے گی، قبول ہو گی۔“

ابن اسحاق نے عبد الرحمن بن کعب بن مالک سے نقل کیا ہے، انہوں نے کہا کہ میرے والد جب ناپینا ہو گئے تو میں ان کو لے کر نماز جمعہ کے لئے جاتا تھا، جب وہ جمعہ کی اذان سنتے تو اسعد بن زرارہ کے لئے دعائے استغفار کرتے، میں نے دریافت کیا کہ آپ ہر جمعہ کی اذان سنتے ہیں تو اسعد بن زرارہ کے لئے دعائے استغفار کیوں کرتے ہیں۔ انہوں نے فرمایا کہ اے میرے بیٹے! اسعد بن زرارہ پہلے شخص ہیں جنہوں نے مدینہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تشریف آوری سے پہلے ہم لوگوں کو ہرم النیست کے بینی بیاضہ کے محلے میں جمعہ پڑھایا جو کہ نقیع خدمات میں واقع تھا، میں نے پوچھا، آپ کی تعداد کتنی تھی؟ انہوں نے کہا، چالیس۔ امام بیہقی کہتے ہیں، یہ حدیث حسن اور صحیح الاسناد ہے۔ پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مدینہ تشریف لائے اور قباء میں دو شنبہ منگل، بده اور جمعرات تک قیام پذیر ہو کر مسجد قباء کی بنیاد ڈالی۔ پھر وہاں سے جمعہ کے دن روانہ ہوئے اور جب بنی سالم بن عوف کے علاقے میں پہنچے تو جمعہ کی نماز کا وقت ہو گیا، آپ نے وادی کے اندر واقع مسجد میں جمعہ کی نماز ادا فرمائی۔ یہ جمعہ مسجد نبوی کی تعمیر سے قبل پڑھا گیا تھا۔

ابن اسحاق فرماتے ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے جو پسلا خطبہ دیا، وہ مجھے ابو سلمہ بن عبد الرحمن کے واسطے سے پہنچا، ہم اللہ تعالیٰ کی پناہ چاہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف ایسی بات منسوب کریں جو آپ نے نہ فرمائی ہو، آپ نے خطبہ دیتے ہوئے پہلے اللہ تعالیٰ کی حمدو شناکی پھر فرمایا :

لوگو اپنے لئے عمل کا ذخیرہ آگے بھیجو، تمہیں ضرور علم ہو گا، جب تم پر اچانک موت آئے گی اور بندہ

اپنی بکریوں کو بغیر چڑاہے کے چھوڑ جائے گا پھر اس سے اللہ تعالیٰ بغیر ترجمان اور بغیر واسطے کے فرمائے گا کہ کیا ہمارے رسول نے تیرے پاس آ کر ہمارے احکام نہیں سنائے تھے اور کیا ہم نے خمیں مال نہیں دیا تھا اور تم پر احسان نہیں کیا تھا، پھر تم نے اپنے لئے کیا کیا ہے۔ وہ دوائیں باعیں نظر ڈالے گا تو کچھ نہ دیکھ سکے گا پھر آگے دیکھے گا تو جنم کے علاوہ کچھ نہ دیکھے گا۔ اس لئے جو شخص اپنے آپ کو جنم سے بچا سکے خواہ بھجور کے ٹکڑے ہی سے تو ضرور بچا لے۔ جس کے پاس یہ بھی نہ ہو تو اچھی بات ہی ہو لے، اس لئے کہ اس سے بھی نیکی کا دس گناہ سے سات سو گناہ تک ثواب ملتا ہے، والسلام علیکم و رحمتہ اللہ و برکاتہ۔

ابن اسحاق کہتے ہیں کہ پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے دوسری مرتبہ خطبہ دیتے ہوئے فرمایا :

سب تعریفیں اللہ کے لئے ہیں۔ اس کی تعریف کرتا ہوں اور اس سے مدد چاہتا ہوں اور اپنی جانوں کے شر سے اور اپنے برے اعمال سے اللہ کی پناہ چاہتے ہیں۔ جسے اللہ ہدایت دے، اسے کوئی گمراہ کرنے والا نہیں اور جسے وہ گمراہ کرے، اسے کوئی ہدایت دینے والا نہیں۔ میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں۔ وہ تنہا ہے، اس کا کوئی شریک نہیں، بے شک سب سے بہترین کلام اللہ کی کتاب ہے، جس کے دل کو اللہ نے قرآن سے مزین کیا اور کفر کے بعد اسے اسلام میں داخل کیا۔ وہ یقیناً کامیاب رہا اور دوسروں کی باتوں کے مقابلے میں اسے منتخب کر لیا کیونکہ یہ بہترین کلام ہے اور سب سے زیادہ بلغ ہے۔ جس سے اللہ محبت رکھے، تم بھی اس سے محبت کرو، اپنے دل کی ساری محبت اللہ کے لئے کر دو۔ اللہ کی کلام اور اس کے ذکر سے نہ اکتا، تمہارے قلوب اس کے متعلق کھوئے نہ ہو جائیں، کیونکہ اللہ تعالیٰ نے اسے بہترین عمل اور صالح ترین کلام کا نام دیا ہے اور اس میں تمام حلال و حرام جو انسانوں کو بتلائے گئے، موجود ہیں۔

لہذا اللہ تعالیٰ کی عبادت کرو اور اس کے ساتھ ذرا بھی شرک نہ کرو اور اس سے کما حقہ ڈرو اور جو بات تم اپنے منہ سے نکالتے ہو، اس کے بہتر الفاظ سے اللہ کی تصدیق کرو، اور اللہ کی رحمت سے آپس میں محبت کرو۔ بے شک اللہ تعالیٰ اس پر ناراض ہوتا ہے کہ اس کا وعدہ توڑا جائے۔ والسلام علیکم و رحمتہ اللہ و برکاتہ۔

فصل (۱۲)

## یوم جمعہ کی عظمت اور فضیلت کا بیان

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اس دن (یوم جمعہ) کو بڑی عظمت و شرف سے دیکھا کرتے تھے اور اسے چند خصوصیات سے مخصوص کیا کرتے تھے، چنانچہ اس دن کی فجر کی نماز میں الٰم مسجدہ اور حل اتی علی الامان پڑھا کرتے تھے کیونکہ یہ سورتیں ایسے مضامین پر مشتمل ہیں جو اس دن ہوئے یا آئندہ واقع ہوں گے۔

دوسری خصوصیت : یہ ہے کہ جمعہ کے دن اور اس کی شب میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر کثرت سے درود و سلام بھیجنا مستحب ہے کیونکہ اس امت کو دینی و دینوی ہر طرح کی بھلائی آپ ہی کے ذریعہ ملی ہے اور سب سے بڑی عزت بھی انہیں اسی دن ملے گی کیونکہ امت کو جنت میں اسی دن ان کے محلات اور منازل کی طرف بھیجا جائے گا اور داخلہ کے بعد اسی دن مزید نعمتوں سے نوازے جائیں گے۔ قیامت کے دن اللہ کا قرب اور انعام میں کثرت جمعہ کے دن امام سے قرب اور نماز جمعہ میں سبقت حاصل کرنے والوں کے لئے ہے۔

تیسرا خصوصیت : جمعہ کے دن غسل کرنا ہے اور اس کی بڑی تاکید آئی ہے۔ عضو خاص کو چھوٹے، نکیر پھوٹے اور سقے ہونے پر وضو کے وجوہ اور آخری تشدید میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر درود پڑھنے کے وجوہ سے زیادہ واجب جمعہ کا غسل ہے۔

چوتھی خصوصیت : جمعہ کے دن خوبیوں کا مساوک کرنا ہے۔ جمعہ کے دن ان کا اہتمام دوسرے دنوں سے زیادہ افضل ہے۔ اس طرح نماز جمعہ کے لئے سوریے نکلنا، اللہ کے ذکر میں مشغول ہونا اور امام کے آنے تک نمازوں میں معروف رہنا اس دن کی خصوصیات ہیں۔

پانچویں خصوصیت : خطبہ کے دوران خاموشی اختیار کرنا، سورہ جمعہ، منافقون، سعی اسک، اور سورہ غاشیہ کی قراءت کرنا ہے۔

چھٹی خصوصیت : جمعہ کے دن اچھا باب زیب تن کرنا ہے۔

ساتوں خصوصیت : جمع کے لئے پیدل جانے والے کو ہر قدم کے بدے ایک سال کے روزے اور قیام اللیل کا اجر ملتا ہے۔

آٹھویں خصوصیت : یہ ہے کہ اس دن گناہ معاف کئے جاتے ہیں۔

نویں خصوصیت : یہ ہے کہ اس دن ایک ایسی گھری ہے جس میں دعائیں قبول ہوتی ہیں۔

جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جمعہ کا خطبہ دیتے تو آپ کی آنکھیں سرخ ہو جاتیں، آپ کی آواز بلند ہو جاتی اور آپ پر جلال کی کیفیت طاری ہو جاتی جیسے کوئی حملہ سے ڈرا رہا ہو اور کہہ رہا ہو کہ لوگو! دشمن صبح و شام میں تم پر ثوٹ پڑنے والا ہے۔ نیز آپ کی عادت مبارک خطبہ مختصر دینے اور نماز طویل کرنے کی تھی اور اما بعد کرنے کے بعد خطبہ شروع فرماتے اور صحابہ کرام کو اسلام کی پیادیں اور شریعت کے قوانین سکھلاتے اور جب کبھی کسی کام کے حکم یا ممانعت کی ضرورت ہوتی تو آپ خطبہ میں بتا دیتے یا منع کر دیتے۔ جیسا کہ خطبہ دیتے وقت ایک صحابی مسجد میں داخل ہوئے تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، ”دور کعت نماز پڑھ لو۔“

خطبہ میں وقت کے تقاضے اور ضرورت کے مطابق تقریر فرماتے، جب کسی کو آپ ضرورت مندیا بھوکاریکھتے تو صحابہ کرام کو صدقے کا حکم دیتے اور اس کی ترغیب دیتے تھے۔

خطبہ میں آپ دعائیں یا اللہ تعالیٰ کا ذکر کرتے ہوئے شادوت کی انگلی سے اشارہ کرتے تھے۔ جب بارش کی ضرورت ہوتی تو خطبہ میں اس کے لئے دعا کرتے تھے۔ جب لوگ مسجد میں جمع ہو جاتے تو آپ تشریف لاتے اور سلام کر کے منبر پر تشریف لے جاتے پھر اپنا چہرہ مبارک لوگوں کی طرف کر لیتے اور لوگوں کو سلام کرتے پھر حضرت بالال اذان دیتے، اذان کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم گھرے ہو کر خطبہ دیتے اور کمان یا عصا پر نیک لگائے رکھتے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے منبر میں تین بڑھیاں تھیں۔ منبر بننے سے پہلے آپ ایک سمجھور کے تنے کے ساتھ نیک لگایا کرتے تھے اور یہ منبر مسجد کے درمیان میں نہیں بلکہ مغلیست میں اس طرح رکھا گیا تھا کہ اس کے اور دیوار کے بیچ بکری گزرنے بھر کی جگہ تھی۔ جب جمع کے علاوہ اس پر نیٹھتے یا جمع کے دن خطبہ دینے کے لئے کھڑے ہوتے تو صحابہ کرام اپنا رخ آپ کی طرف کر لیتے تھے۔ آپ کھڑے ہو کر خطبہ دیتے پھر کچھ دیر بیٹھ جاتے، پھر کھڑے ہو کر دوسرا خطبہ دیتے۔ جب آپ خطبہ سے فارغ ہو جاتے تو نضرت بالال اقامت کرتے تھے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم لوگوں کو قریب ہو جانے اور خاموش رہنے کا حکم دیتے اور یہ فرماتے کہ اگر کوئی شخص اپنے پاس بیٹھے ساتھی سے یہ کئے کہ خاموش ہو جاؤ تو اس نے بھی ایک لغو حرکت کی اور اپنا جمعہ خراب کیا۔

جمعہ کی نماز سے فارغ ہو کر آپ گھر تشریف لے جاتے تھے اور دو رکعت سنت ادا فرماتے تھے۔ آپ نے جمعہ کے بعد چار رکعت سنت کا بھی حکم دیا ہے۔ علامہ ابن تیمیہ کا قول ہے کہ جب مسجد میں پڑھے تو چار رکعت اور اگر گھر میں پڑھے تو دو رکعت پڑھے۔

فصل (۱۵)

## آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نماز عیدین کا طریقہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم عیدین کی نماز عید گاہ میں پڑھتے تھے۔ یہ عید گاہ مدینہ کے مشرقی دروازے پر ہے جہاں حاجیوں کا مجمل رکھا جاتا تھا۔ مسجد نبوی میں عید کی نماز صرف ایک مرتبہ بارش ہو جانے کی وجہ سے پڑھی تھی جیسا کہ سنن ابو داود کی روایت سے پتہ چلتا ہے۔

عید میں آپ بہترن لباس زیب تن فرماتے تھے اور عید الفطر میں نکلنے سے پہلے چند سمجھو ریں کہا لیتے تھے جن کی تعداد طاقت ہوتی تھی لیکن عید الاضحی میں عید گاہ سے واپس آجائے تک کچھ نہ کھاتے بلکہ عید گاہ سے واپسی پر قربانی کا گوشت کھاتے۔ عیدین کے دن آپ صلی اللہ علیہ وسلم غسل کرتے تھے۔ اس سلسلہ میں دو ضعیف حدیثیں ہیں لیکن حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ سے ثابت ہے جو غیر معمولی طور پر تبعیع سنت تھے۔ آپ عید گاہ پر دل تشریف لے جاتے۔ وہاں پہنچنے پر نیزہ بطور سترہ آپ کے سامنے نصب کر دیا جاتا کیوں کہ ان دونوں عید گاہ میں کوئی عمارت نہ تھی۔ عید الفطر کی نماز قدرے تاخیر سے اور عید الاضحی کی نماز جلدی ادا فرماتے تھے۔ حضرت ابن عمر اپنے غیر معمولی تبعیع سنت ہونے کے باوجود سورج نکلنے سے پہلے عید گاہ کے لئے روانہ نہیں ہوتے تھے اور گھر سے عید گاہ تک تکمیل کرتے جاتے تھے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جب عید گاہ پہنچ جاتے تو بغیر اذان و اقامت یا الصلاۃ جامعہ جیسے کلمات کہتے ہوئے نماز شروع فرمادیتے تھے۔ نماز عیدین سے پہلے یا بعد آپ یا صحابہ کرام کوئی نماز نہیں پڑھتے تھے۔

خطبہ سے پہلے آپ دو رکعت نماز عید پڑھتے تھے۔ پہلی رکعت میں تکمیل اولیٰ سمیت سات تکمیلیں مسلسل کرتے۔ ہر دو تکمیلیں کے درمیان معمولی سادقہ کرتے اور ان تکمیلیں کے درمیان آپ سے کوئی مخصوص ذکر مروی نہیں ہے لیکن حضرت ابن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مذکور ہے کہ وہ حمد و شا اور درود پڑھتے تھے اور حضرت ابن عمر ہر تکمیل کے ساتھ رفع یہ دین بھی کرتے تھے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جب تکمیلیں ختم فرماتے تو قراءت شروع کرتے، پہلی رکعت میں سورہ

فاتحہ کے بعد سورہ "ق" اور دوسری رکعت میں سورہ القمرتہ پڑھتے۔ با اوقات دور کھنڈ میں سورہ الاعلیٰ اور سورہ الغاشیہ پڑھتے تھے۔ اس کے علاوہ صحیح روایات میں کچھ اور مروی نہیں ہے، اور جب آپ قراءت سے فارغ ہو جاتے تو تکمیر کرتے اور رکوع میں چلے جاتے، پھر دوسری رکعت میں آپ مسلسل پانچ تکمیریں کرتے اور قراءت شروع کر دیتے۔ نماز سے فارغ ہونے کے بعد انھوں کو لوگوں کے سامنے کھڑے ہو جاتے اور لوگ اپنی جگہ بیٹھے رہتے۔ آپ انہیں وعظ و نصیحت فرماتے اور اچھی باتوں کا حکم دیتے، بری باتوں سے منع کرتے۔ اگر کہیں کوئی لشکر بھیجا ہوتا تو اس وقت بھیجتے، کسی اور بات کا حکم دینا ہوتا تو حکم دیتے، عید گاہ میں کوئی منبر نہ تھا، زمین پر کھڑے ہو کر خطبہ دیتے تھے۔ بھیجن کی حدیث میں جو ذکر ہے کہ پھر آپ خواتین کی طرف اتر کر تشریف لے گئے تو اس کے معنی یہ ہیں کہ آپ کسی اونچی جگہ پر کھڑے تھے جہاں سے اتر کر تشریف لے گئے۔

مدد و نفع کا منبر تو سب سے پہلے مروان بن حکم نے ایجاد کیا تھا اور لوگوں نے اس کو اچھی نگاہ سے نہیں دیکھا تھا اور پختہ منبر کی تعمیر سب سے پہلے کیا تھا اور مدد و نفع کی نگاہ میں مروان کی گورنری کے زمانہ میں کی تھی۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے خطبہ عید کے موقع پر لوگوں کو بغیر خطبہ نے گھر چلے جانے کی بھی اجازت دی ہے۔ اسی طرح جب جمعہ کے دن عید پڑ جائے تو اس کی رخصت دی ہے کہ جمعہ کی نماز میں شریک نہ ہوں اور صرف عید کی نماز پر اکتفاء کر لیں اور ظہر کی نماز ادا کریں۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم عید کے دن عید گاہ جاتے وقت مختلف راستوں سے آتے جاتے تھے۔ آپ سے مروی ہے کہ عرفہ کے دن (نویں تاریخ) فجر کی نماز سے ایام تشریق آخری دن عصر تک یہ تکمیر کرتے تھے۔ «اللہ اکبر، اللہ اکبر، لا إلہ إلّا اللہ وَاللّهُ أكْبَر، اللّهُ أكْبَر وَاللّهُ أَكْبَر وَاللّهُ أَكْبَر»

## فصل (۲)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا سورج گرہن کے موقع پر اسوہ حسنہ

سورج گرہن کے موقع پر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم تیزی اور گہرا ہست میں چادر گھستی ہوئے مسجد تشریف لاتے۔ کسوف شمس کی کیفیت یہ تھی کہ دن کے شروع میں دو یا تین نیزے تک آفتاب بلند ہوا تھا کہ گمن میں آیا۔ مسجد میں آنے کے بعد آپ نے فردا درکعت نماز ادا فرمائی۔ پہلی رکعت میں سورہ فاتحہ اور ایک طویل سورہ باؤاز بلند تلاوت فرمائی اور پھر طویل رکوع کیا اور پھر رکوع سے سراغ خلایا اور دوسرے تک کھڑے رہے لیکن یہ قیام پہلے قیام سے کم تھا۔ رکوع سے سراغ خاتے ہوئے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے "سمح اللہ لمن حمده رزنا ولک الحمد" فرمایا پھر قراءت شروع کی پھر طویل رکوع کیا جو پہلے رکوع سے مختصر تھا، پھر آپ نے سجدہ کیا، جو طویل تھا اور دوسری رکعت بھی اسی طرح ادا فرمائی۔ یعنی آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے درکعت میں چار رکوع اور چار سجدے کئے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس نماز میں جنت اور جہنم کا مشاہدہ کیا اور جنت سے انگور کا ایک خوشہ توڑنے کا ارادہ کیا کہ صحابہ کرام کو دکھان سکیں اور دو نیخ میں دوزخیوں کو دیکھا، اس میں ایک عورت کو دیکھا کہ اسے ایک بیوی نوجہ رہی ہے، جسے عورت نے باندھ دیا تھا اور وہ بھوک اور پیاس کی شدت سے مر گئی تھی۔ عمرو بن مالک کو دیکھا کہ وہ آگ میں اپنی آنٹوں کو گھسیت رہا ہے۔ یہ پہلا شخص تھا، جس نے حضرت ابراہیم کے دین میں تبدیلی پیدا کی تھی، اور اس میں حاجیوں کے ایک چور کو بھی عذاب میں بھلا دیکھا۔

نماز سے فراغت کے بعد آپ نے ایک فصح و بلیغ خطبہ دیا۔ امام احمد سے مروی ہے کہ آپ نے حمد و شکر اور کلمہ طیبہ کے پڑھنے کے بعد فرمایا :

"اے لوگو! میں تمہیں اللہ کی قسم دیتا ہوں، کیا تم سمجھتے ہو کہ میں نے اپنے پروردگار کے پیغامات کی تبلیغ میں کوئی کوتاہی کی ہے۔" کچھ لوگوں نے کھڑے ہو کر عرض کیا : ہم لوگ گواہی دیتے ہیں کہ آپ نے اللہ کا پیغام پہنچا دیا اور آپ نے امت کو نصیحت فرمائی اور آپ فرائض منصی کو بحسن و خوبی

ادا فرمادیا، پھر آپ نے فرمایا ”اما بعد : بعض لوگ سمجھتے ہیں کہ اس سورج یا چاند کا گھن میں ہوتا یا ان ستاروں کا اپنے برجوں سے ہٹ جانا اہل زمین کے بڑے بڑے لوگوں کی موت کا باعث ہوتا ہے، یقیناً ان کا یہ عقیدہ غلط اور باطل ہے۔ یہ تو اللہ تعالیٰ کی نشانیاں ہیں جن سے اس کے بندے عبرت حاصل کرتے ہیں اور اللہ تعالیٰ دیکھتا ہے، ان میں سے کون توبہ کرتا ہے، بخدا میں نے کھڑے ہو کر وہ چیزیں دیکھیں جو تم کو دنیا اور آخرت میں پیش آئیں گی اور خدا کی قسم قیامت اس وقت تک نہ آئے گی جب تک تمیں کذاب نہ آجائیں گے۔ ان میں آخری کا نام دجال ہو گا، جس کی بائیں آنکھ مسخ ہو گی گویا کہ ابو سعی کی آنکھ ہو۔ یہ دجال نکلنے کے بعد خدائی کا دعویٰ کرے گا۔ جو شخص اس کو سچا سمجھ کر ایمان لے آئے گا اور اس کی اتباع کرے گا تو اس کا کوئی عمل صالح کام نہ دے گا اور جو اس کا انکار اور مکنذیب کرے گا، اس کو اس کے گزشتہ برے عمل کی سزا نہیں ملے گی۔ وہ حرم اور بیت المقدس کے علاوہ ساری سر زمین پر غالب آجائے گا اور مسلمانوں کو بیت المقدس میں محصور کر دے گا۔ وہ اس وقت شدید وہشت زدہ ہو جائیں گے تب اللہ تعالیٰ دجال اور اس کے لشکر کو ہلاک کر دے گا، دیواروں کی بنیادیں اور درختوں کی جڑیں پکار پکار کر کہیں گی کہ اے مسلمان! اے مومن! یہ یہودی، یہ کافر ہے، اے قتل کر دے۔ آپ نے مزید فرمایا کہ ان بھی انک اور خطرناک چیزوں کے بعد دیکھو گے کہ تم لوگ آپیں میں پوچھ رہے ہو گے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان چیزوں میں سے کس کا ذکر کیا تھا۔ اس کے بعد پہاڑ اپنی اپنی جگہ سے ہٹ جائیں گے اور ہر چیز فنا ہو جائے گی۔“

ایک دوسری روایت میں آیا کہ : آپ نے ہر رکعت تین رکوع یا چار رکوع سے پڑھی یا ہر رکعت ایک رکوع سے ادا فرمائی لیکن انہے کبار اس کی صحت کے قائل نہیں ہیں۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے سورج گرہن کے موقع پر ذکر اللہ ”نماز“ دعا، استغفار، صدقہ اور غلاموں کی آزادی کا حکم دیا ہے۔

## فصل (۱۷)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نماز استقاء کا طریقہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے بارش طلب کرنے کے متعدد طریقے ثابت ہیں :

پہلا طریقہ : جمود کے دن منبر پر دوران خطبہ آپ نے بارش کے لئے دعا فرمائی۔

دوسرा طریقہ : نبی اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے لوگوں سے عید گاہ چلنے کا وعدہ کیا، چنانچہ سورج طلوع ہونے کے بعد آپ انتہائی توضیح، اکھسار، عاجزی اور خشوع و خضوع کی کیفیات کے ساتھ نکلے اور وہاں پہنچ کر منبر پر چڑھے۔ (اس روایت کی صحت میں کچھ تردید ہے) اور اللہ تعالیٰ کی حمد و شکر بیان فرمائی پھر خطبہ دیا جس کے یہ الفاظ منقول ہیں۔

”سب تعریفیں اللہ کے لئے ہیں جو تمام جہانوں کا پروردگار ہے، بڑا ہمہ ان نہایت رحم کرنے والا ہے اور روز جزا کا مالک ہے۔ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں، جو چاہتا ہے کرتا ہے، اے اللہ تو ہی معبود ہے، تیرے سوا کوئی معبود نہیں، تو جو چاہتا ہے کرتا ہے، تو بے نیاز اور ہم محتاج ہیں، ہمارے لئے بارش نازل فرماؤ بارش کو قوت اور سارا بنا۔“

پھر آپ نے دونوں ہاتھ اٹھائے اور تضرع و بجز و اکسار سے دعا میں مشغول ہو گئے اور ہاتھ اتنا زیادہ اونچا اٹھایا کہ دونوں بغلوں کی سفیدی ظاہر ہو گئی پھر آپ لوگوں کی طرف پشت کر کے قبلہ رخ ہو گئے اور اپنی چادر کو پلٹ دیا۔ چنانچہ دوائیں طرف کو باسیں اور باسیں طرف کو دوائیں طرف کر لیا۔ آپ کے بدن پر سیاہ چادر تھی اور اس طرح قبلہ رخ ہو کر آپ صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام دعاوں میں مشغول ہو گئے۔

پھر آپ نے منبر سے اتر کر اذان و اقامت کے بغیر عید کی طرح دور کعت نماز ادا فرمائی جس کی پہلی رکعت میں سورہ فاتحہ کے بعد سورہ سعی اسک ربک الاعلیٰ اور دوسری رکعت میں سورہ الفاتحہ پڑھی۔

تمیرا استقاء کا طریقہ : یہ منقول ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے مدینہ کے منبر پر بعد کے دن کے علاوہ صرف بارش کے لئے دعا فرمائی۔ اس موقع پر آپ سے کوئی نماز منقول نہیں ہے۔

چو تھا استقاء کا طریقہ : یہ منقول ہے کہ مسجد میں بیٹھے ہوئے ہاتھ اٹھا کر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بارش کے لئے دعا فرمائی۔

پانچواں استقاء کا طریقہ : یہ منقول ہے کہ آپ نے زوراء کے قریب دعا مانگی جو مسجد کے دروازے سے باہر ہے اور جسے آج کل باب السلام کہتے ہیں۔

چھٹا استقاء کا طریقہ : یہ مذکور ہے کہ آپ نے کسی غزدہ میں اس وقت دعا کی جب مشرکین نے سبقت کر کے پانی پر قبضہ کر لیا تھا اور مسلمان پیاس کی شدت سے بے حال ہو رہے تھے، چنانچہ انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے اس کی فریاد کی۔ اس موقع پر بعض منافقین کہنے لگے، جس طرح موسیٰ علیہ السلام نے اپنی قوم کی سیرابی کے لئے دعا مانگی تھی اگر یہ نبی برحق ہیں تو یہ بھی اپنی قوم کی سیرابی کے لئے دعا کریں۔ آپ کو جب اس بات کی اطلاع ہوئی تو آپ نے فرمایا، کیا انہوں نے یہ کہا ہے، اب امید ہے کہ اللہ تعالیٰ تمہیں ضرور پانی دے گا۔

پھر آپ نے دونوں ہاتھ اللہ کی جانب میں دعا کرنے کے لئے اٹھائے۔ ابھی آپ نے ہاتھ نہ ہٹائے تھے کہ بادلوں نے سایہ کر لیا اور بارش شروع ہو گئی۔ اس طرح نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے جب بارش کی دعا فرمائی، اللہ تعالیٰ نے شرف قبولیت سے نوازا اور بارش ضرور ہوئی۔

ایک مرتبہ آپ نے بارش کے لئے دعا فرمائی تو ابو لبابة صحابی نے کھڑے ہو کر عرض کیا، اے اللہ کے رسول، سمجھو ہیں کھلیانوں میں پڑی ہیں، آپ نے فرمایا، اے اللہ! ہمیں سیراب کر، یہاں تک کہ ابو لبابة ننگے ہو کر اپنے کھلیان کے راستوں کو اپنے ازار سے بند کرنے لگے، چنانچہ بارش ہونے لگی اور لوگ ابو لبابة کے پاس آئے، کہنے لگے کہ جب تک آپ ننگے کھڑے ہو کر اپنے کھلیان کے راستے کو ازار سے بند نہ کریں گے، بارش بند نہ ہوگی۔ چنانچہ انہوں نے ایسا ہی کیا تو بارش بند ہو گئی۔

جب بارش کبھی زیادہ ہونے لگتی تو صحابہ کرام رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے اس کے بند ہونے کے لئے دعا کی درخواست کرتے تھے، اس وقت آپ یہ دعا فرماتے تھے :

«اللَّهُمَّ حِوَّلْنَا وَلَا عَلَيْنَا، اللَّهُمَّ عَلَى الْغَرَابِ، وَالْأَكَامِ وَالْجِبَالِ، وَبُطُونِ الْأَوْدِيَةِ وَمَنَابِتِ الشَّجَرِ»

اے اللہ ہمارے اور گرد ہوا اور ہمارے اوپر نہ ہو، اے اللہ ٹیلوں اور پھاٹوں اور وادیوں کے علاقے میں اور درختوں کی جڑوں پر بارش کر۔

نے کرم صلی اللہ علیہ وسلم جب بارش دیکھتے تو یہ فرماتے تھے : «اللَّهُمَّ صَبِّئَا نَافِعًا»  
اے اللہ بارش کو نفع بخش بنا۔

اور اپنا کرتا تاریختے تھے۔ تاکہ جسم مبارک پر بارش کا پانی پڑے۔ آپ سے اس کا سبب دریافت کیا گیا تو  
فرمایا کہ یہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے تازہ ترین نعمت ہے۔

امام شافعی کا بیان ہے کہ مجھے ایک معترض شخص نے یزید بن الماد کے واسطے سے خبر دی ہے کہ انہوں  
نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت کی ہے کہ جب سیلاپ آتا تھا تو آپ فرماتے تھے  
”آؤ ہمارے ساتھ اس پانی کی طرف“ جسے اللہ تعالیٰ نے طاہر بنیا ہے ہم اس سے طمارت حاصل کریں،  
اس کے بعد اللہ تعالیٰ کی حمد و شکر کریں۔ امام شافعی فرماتے ہیں کہ مجھے ایک معترض شخص نے اسحاق بن  
عبد اللہ کے واسطے سے خبر دی کہ جب سیلاپ آیا تو حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ صحابہ کرام کے ساتھ  
سیلاپ تک گئے اور فرمایا کہ ہم میں سے ہر ایک اس سے طمارت حاصل کرے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جب بادل یا آندھی دیکھتے تو چرے سے اس کے آثار ظاہر ہو جاتے اور  
آپ اور ادھر دیکھنے لگتے تھے۔ جب بارش ہو جاتی تو گبراءہث کے آثار دور ہو جاتے کیونکہ آپ کو خطرہ  
محسوس ہو آکے کہیں یہ عذاب نہ ہو۔

## فصل (۱۸)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا دوران سفر عبادتوں کا طریقہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے سفر چار طرح کے ہوتے تھے :

(۱) سفر بھرت (۲) سفر جہاد یہ سفر اکثر دو بیشتر ہوتے رہتے تھے (۳) سفر عمرہ (۴) سفر حج -

جب آپ سفر کا ارادہ فرماتے تو ازواج مطہرات کو ساتھ لے جانے کے لئے قرعہ اندازی کرتے جس کا نام نکل آتا اس کو ساتھ لے جاتے اور سفر حج میں تمام ازواج مطہرات کو اپنے ساتھ لے گئے تھے۔ جب آپ سفر کرتے تو دن کے پہلے پھر میں نکلتے۔ جurat کے دن نکلنا زیادہ پسند کرتے اور آپ اللہ تعالیٰ سے یہ دعا فرماتے کہ "اے اللہ امّت کے سویرے نکلنے میں برکت عطا فراہما"۔

جب آپ کوئی لشکر یا وفد بھیجنा چاہتے تو اسے بھی دن کے پہلے پھر بھیجتے۔ مسافروں کو آپ تائید فرماتے کہ اگر وہ تین ہوں تو ایک کو امیر بنالیں۔ آپ نے تھا سفر کرنے سے منع کیا ہے اور فرمایا کہ "ایک سوار شیطان ہے، دوسوار دو شیطان ہیں اور تین مسافر سے دراصل قائلہ بنتا ہے"۔

اور ثابت ہے کہ جب آپ سفر کے لئے اٹھتے تو یہ دعا پڑھتے :

«اللَّهُمَّ إِلَيْكَ تَوَجَّهُتُ، وَبِكَ أَعْتَصَمْتُ، اللَّهُمَّ أَكْفِنِي مَا أَهَمَّنِي وَمَا لَأَهَمَّتُمْ لَهُ، اللَّهُمَّ زَوَّدْنِي التَّقْوَى، وَاغْفِرْ لِي ذَنْبِي، وَوَجَّهْنِي لِلْخَيْرِ أَيْنَمَا تَوَجَّهْتُ»

اے اللہ تیری ہی طرف متوجہ اور تیری ہی پناہ میں ہوں۔ اے اللہ میرے لئے اہم اور غیر اہم چیز میں میری کفایت کر، تقوی کو میرا تو شہ بنا، میرے گناہ بخش دے، جدھر توجہ کروں بھلائی کی طرف میرا رخ کر۔

جب سواری حاضر کی جاتی تو رکاب میں پیر رکھتے ہوئے بسم اللہ کہتے اور جب جم کے بیٹھ جاتے تو فرماتے :

«الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي سَخَّرَ لَنَا هَذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَبِّنَا لَمُنْتَقِلُّونَ»

تمام تعریفیں اس خدا کے لئے ہیں جس نے ہمارے لئے اسے مسخر کر دیا، ورنہ ہم خود اسے زیر نہ کر سکتے تھے، ہم اپنے رب ہی کی طرف لوٹ کر جانے والے ہیں۔

پھر تین مرتبہ "الحمد للہ" اور تین مرتبہ "اللہ اکبر" کہتے اور اس کے بعد یہ دعا پڑھتے تھے :

«سُبْحَانَكَ إِنِّيْ ظَلَمْتُ نَفْسِي فَاغْفِرْ لِي إِنَّهُ لَا يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلَّا أَنْتَ»

تو سارے عیوب سے پاک ہے، بلاشبہ میں نے اپنے اور ہر ٹلم کیا، اب تو مجھے بخش دے تیرے سوا گناہوں کو کوئی نہیں بخشت۔

آپ یہ دعا بھی پڑھتے تھے :

«اللَّهُمَّ إِنَّا نَسْأَلُكَ فِي سَفَرِنَا هَذَا الْبَرَّ وَالْتَّقْوَىٰ، وَمِنَ الْعَمَلِ مَا تُرْضِىٰ،  
اللَّهُمَّ هَوَنْ عَلَيْنَا سَفَرُنَا هَذَا، وَاطْبُعْنَا بَعْدَهُ، اللَّهُمَّ أَنْتَ الصَّاحِبُ فِي  
السَّفَرِ، وَالْخَلِيقَةُ فِي الْأَهْلِ، اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ وَعْنَاءِ السَّفَرِ، وَكَابَةِ  
الْمُنْتَرِ، وَسُوءِ الْمُنْقَلَبِ فِي الْأَهْلِ وَالْمَالِ»

اے اللہ ہم اپنے اس سفر میں تجھ سے نیکی و تقوی اور اس عمل کا سوال کرتے ہیں جس سے تو راضی ہو، اے اللہ ہم پر ہمارا سفر آسان کر دے اور ہمارے لئے اس کی دوری پیش دے، اے اللہ سفر میں تو ہی آقا ہے اور گھر میں تو ہی محافظ ہے، اے اللہ میں سفر کی ایذاء اور برے منظر سے اور گھر اور مال و دولت میں تکلیف دہ وایسی سے پناہ چاہتا ہوں۔

جب آپ سفر سے واپس آتے تو نہ کورہ دعا میں ان الفاظ کا اضافہ کر دیتے :

«أَئِبُونَ، تَائِبُونَ، عَابِدُونَ لِرِبِّنَا حَامِدُونَ»

ہم لوٹنے والے، توبہ کرنے والے، بندگی کرنے والے، اور اپنے پروردگار کا شکر کرنے والے ہیں۔

نیز آپ اور صحابہ کرام جب بلندی پر چڑھتے تو تکمیر کہتے اور جب نیچے وادیوں میں اترتے تو تسبیح کہتے، اور جب کسی بستی کے پاس آتے اور اس میں داخل ہونا چاہتے تو یہ دعا پڑھتے تھے :

«اللَّهُمَّ رَبَّ السَّمَاوَاتِ السَّبْعِ وَمَا أَظْلَلْنَ، وَرَبَّ الْأَرْضِينَ السَّبْعِ وَمَا  
أَقْلَلْنَ، وَرَبَّ الشَّيَّاطِينَ وَمَا أَصْلَلْنَ، وَرَبَّ الرِّيَاحِ وَمَا دَرَرْنَ، أَسْأَلُكَ خَيْرَ

هَذِهِ الْقَرَبَةُ، وَخَيْرٌ أَهْلِهَا، وَخَيْرٌ مَافِيهَا، وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّهَا وَشَرِّ أَهْلِهَا  
وَشَرِّ مَا فِيهَا

اے ساتوں آسمانوں اور ان کے زیر سایہ چیزوں کے پورو رگار، ساتوں زمینوں اور ان کی اٹھائی چیزوں کے پورو رگار، شیاطین اور ان کے گراہ کرده لوگوں کے پورو رگار، ہواویں اور ان کی پر آنکھ کی ہوئی چیزوں کے پورو رگار میں تجھ سے اس بیتی کی اور اس میں رہنے والے لوگوں کی اور اس کی دوسری تمام چیزوں کی بھلائی کا سوال کر تا ہوں، اور اس بیتی کی اور اس کے تمام رہنے والوں کی اور اس میں موجودہ تمام چیزوں کی براہی سے تمہی پناہ چاہتا ہوں۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سفر کی حالت میں چار رکعت والی نماز کو دو رکعت پڑھتے تھے۔ حضرت امیہ بن خالد، حضرت عبد اللہ بن عمر سے دریافت کرتے ہیں ہم حضرت اور حالت خوف کی نماز کا تذکرہ قرآن کریم میں پاتے ہیں لیکن سفر کی نماز کا ذکر قرآن مجید میں کہیں نہیں ملتا، حضرت عبد اللہ بن عمر نے ان سے کہا کہ اے ہمارے بھائی، اللہ تعالیٰ نے حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو ہمارے پاس اس وقت میوٹ فرمایا جب ہم لوگ کچھ بھی نہیں جانتے تھے۔ اب ہم اسی طریقے سے کام کرتے ہیں، جس طرح آپ کو کرتے دیکھا ہے۔

سفر کے دوران نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت یہ تھی کہ آپ فرض پر اکتفاء کرتے تھے، سنتوں میں فوجر کی سنت اور نمازوں تر کے علاوہ سفر میں کچھ اور پڑھنا ثابت نہیں، لیکن آپ نے نوافل پڑھنے سے منع نہیں فرمایا ہے لیکن اس کی حیثیت سنت موکدہ کی نہیں بلکہ محض نفل عی کی رہتی ہے، آپ سے یہ ثابت ہے کہ فتح کے دن چاشت کے وقت آپ نے آخر رکھتیں پڑھی تھیں۔

سفر میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نفل نمازوں سواری پر پڑھتے تھے خواہ اس کا رخ کسی طرف بھی ہو، رکوع آپ اشارہ سے کرتے تھے۔ جب آپ زوال سے پہلے سفر شروع کرنے کا راہ رکھتے، ظہر کو عصر تک موخر کر دیتے، اگر زوال کے بعد سفر کرتے تو ظہر زوال کے سوار ہوتے تھے۔ اگر کسی سفر میں جلدی ہوتی تو مغرب کی نماز موخر کر کے عشاء کے ساتھ ادا کرتے تھے۔ اور دو نمازوں کے درمیان جمع کرنا سواری پر اور سواری سے اترنے کی حالت میں آپ کی سنت مطہرہ نہیں ہے۔

## فصل (۱۹)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے تلاوت قرآن کا طریقہ

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم اپنے معمول کی پابندی کرتے تھے، آپ قرآن پاک ترتیل سے (ایک ایک حرف واضح کر کے) پڑھا کرتے تھے، ایک ایک آیت پر وقفہ کرتے، مد کے حروف کو کھینچ کر پڑھتے تھا۔ الرحمٰن الرحيم کو مد سے پڑھتے تھے اور تلاوت کے آغاز میں آپ اعوذ باللہ من الشیطان الرجیم پڑھتے اور کبھی یہ کہتے تھے :

«اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ مِنْ هَمَزَهُ وَنَفَخَهُ وَنَفَثَهُ»  
میں شیطان رجیم اور اس کے وسوسہ، اس کی پھونک اور اس کے جادو سے اللہ کی پناہ چاہتا ہوں۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم دوسروں کی زبان سے قرآن سنتا بھی پسند فرماتے تھے، آپ نے حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو حکم فرمایا تو انسوں نے آپ کے سامنے تلاوت کی، آپ کو سنتے وقت اس قدر خشوع طاری ہوا کہ آنکھیں ڈبڑا گئیں اور آنسو جاری ہو گئے۔

آپ کھڑے، بیٹھئے، لیٹئے، باوضو اور بغیر وضو ہر حالت میں قرآن پڑھتے تھے لیکن حالت جنابت میں قرآن نہیں پڑھتے تھے۔

آپ کبھی کبھی آواز کھینچ کر بہترن انداز میں قرآن پاک کی تلاوت فرماتے تھے اور حضرت عبداللہ بن مغفل رضی اللہ عنہ آپ کی آواز کھینچنے کی کیفیت تین مرتبہ آ۔ آ۔ آ کی صورت میں بیان کی ہے جیسا کہ امام بخاری نے ذکر کیا ہے۔

جب آپ سے متعلق مندرجہ ذیل احادیث کو جمع کیا جائے :

«زَيَّنُوا الْقُرْآنَ بِأَصْوَاتِكُمْ»

قرآن پاک کو اپنی آوازوں سے زینت بخشو۔

«مَا أَذِنَ اللَّهُ لِشَيْءٍ كَأَذِنِهِ لِنَبِيٍّ حَسَنِ الصَّوْتِ يَتَعَنَّتِي بِالْقُرْآنِ»

اللہ تعالیٰ اچھی آواز والے نبی کے قرآن نغمہ کے ساتھ پڑھنے کو جس طرح سنتا ہے اس طرح کسی اور چیز کو نہیں سنتا۔

لہذا معلوم ہوتا ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم آواز کو قصدا اور اختیار سے کھینچتے تھے جیسا کہ عبداللہ بن مغفل سے مردی ہے۔

غناہ و طرح کا ہوتا ہے۔ ایک جو بلا تکلف ہو، یہ جائز ہے خواہ قصدا تر تین کی جائے کیونکہ ابو موسیٰ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے کہا تھا کہ اگر مجھے معلوم ہو ماکہ میرا قرآن آپ سن رہے ہیں تو میں اور اچھی طرح پڑھتا۔ سلف اسی طرح کی تحسین کیا کرتے تھے اور اسی مفہوم پر تمام دلیلوں کو محمول کیا جائے گا۔

غناہ کی دوسری صورت یہ ہے کہ اسے فن کی طرح الحان اور اوزان کی قسموں کے ساتھ سیکھا جائے اس کو سلف نے نکروہ قرار دیا ہے اور کراہت کی دلیلوں سے یہی صورت مراد ہے۔

## فصل (۲۰)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا مریضوں کی عیادت کا طریقہ

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کی عادت مبارکہ تھی کہ جب صحابہ کرام میں کوئی بیمار ہو جاتا تو اس کی عیادت کے لئے تشریف لے جاتے تھے۔ ایک یہودی خادم اور اپنے مشرک بچا کی عیادت کے لئے بھی تشریف لے گئے اور ان دونوں کو اسلام کی دعوت دی۔ چنانچہ یہودی نے اسلام قبول کر لیا۔ آپ مریض کے قریب تشریف لے جاتے اور اس کے سرہانے بیٹھ کر حال دریافت فرماتے تھے۔ واسیں ہاتھ سے مریض کو سہلاتے اور یہ دعا پڑھتے تھے :

«اللَّهُمَّ رَبَّ النَّاسِ أَذْهِبْ الْبَأْسَ وَأَشْفِ أَنْتَ الشَّافِي، لَا شِفَاءَ إِلَّا  
شِفَاءُكَ، شِفَاءً لَا يُغَادِرُ سَقْمًا»

اے اللہ لوگوں کے پروردگار، دکھ دور فرما اور شفا عطا فرما، تو ہی شفا دینے والا ہے، تمیرے سوا کہیں سے کوئی شفا نہیں۔ ایسی شفا دے جو کسی بیماری کو رہنے نہ دے۔ اور آپ مریض کے لئے تین بار دعا فرماتے تھے، جیسا کہ آپ نے حضرت سعد رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے لئے دعا کی : «اللَّهُمَّ اشْفِ سَعْدًا» (اے اللہ سعد کو شفا دے)۔

مریض کی عیادت کے وقت یہ دعا پڑھتے تھے «لَا بَأْسَ طَهُورٌ إِنْ شَاءَ اللَّهُ» کبھی «کفارہ و طہوراً» فرماتے تھے یعنی کوئی ٹکر کی بات نہیں۔ ان شاء اللہ یہ بیماری گناہوں سے پاک کرنے والی ہے۔ اور جس کے زخم یا کوئی اور تکلیف ہوتی تو آپ اس پر دم کیا کرتے، چنانچہ شادت کی انگلی زمین پر رکھ دیتے پھر اسے انھا لیتے اور یہ دعا پڑھتے :

«بِسْمِ اللَّهِ تُرْبَةُ أَرْضِنَا بِرِيقَةَ بَعْضِنَا يُشْفَى سَقِيمُنَا بِإِذْنِ رَبِّنَا»

اللہ کے نام سے ہماری زمین کی مٹی ہم میں سے بعض کے لعاب سے ہمارے بیمار کو شفا دے گی،

ہمارے رب کی اجازت سے۔

یہ صحیح کی روایت ہے، اس سے ستر ہزار والی حدیث میں (لایر قون) (جودم نہیں کریں گے) کا لفظ بالکل باطل ہو جاتا ہے اور ثابت ہوتا ہے کہ وہ راوی کی غلطی ہے۔

نما کرم صلی اللہ علیہ وسلم مریض کی عیادت کے لئے کوئی دن یا کوئی وقت مقرر نہیں کرتے تھے، بلکہ آپ دن اور رات کے تمام اوقات میں (حسب ضرورت) مریضوں کی عیادت فرماتے تھے اور امت کے لئے اسی کو مشروع فرمایا ہے۔

آپ آنکھ کے مریضوں کی بھی عیادت فرماتے، کبھی مریض کی پیشائی پر دست مبارک رکھتے پھر اس کے سینے اور پیٹ پر ہاتھ پھیرتے اور دعا فرماتے "اے اللہ اے شفاذے" اور آپ چہرے پر بھی ہاتھ پھیرتے اور جب مریض کی صحت سے مایوس ہو جاتے تو یہ آیت پڑھتے : "اَنَّ اللَّهَ وَاَنَا اِلَيْهِ رَاجِعُونَ" جنازے کے سلسلے میں آپ کا طریقہ انتہائی کامل اور تمام دوسری قوموں سے بالکل مختلف تھا، اس میں میت اور اس کے رشتہ داروں کے ساتھ حسن سلوک اور احترام کا پورا پورا لحاظ رکھا گیا تھا، اور مردے کے ساتھ معاملہ کرنے میں زندہ شخص اپنی بندگی و عاجزی کا اظہار کرتا ہے۔

جنازوں میں آپ کی سنت طیبہ اللہ تعالیٰ کی پوری اطاعت و عبیدت کا اظہار تھی اور میت کو اچھی طرح اللہ تعالیٰ کی طرف بھیجتے تھے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم صحابہ کرام کے ساتھ صفت بستہ کھڑے ہو کر اللہ تعالیٰ کی حمد و شناکرتے اور میت کیلئے دعائے مغفرت فرماتے اور اس کے ساتھ پہل کر قبر میں دفن کرتے پھر آپ اور صحابہ کرام کھڑے ہو کر اس کے لئے ثابت قدی کی دعا فرماتے۔ گاہے گاہے اس کی قبر پر تشریف لے جاتے اور سلام کر کے دعا فرماتے تھے۔

مریض کے ساتھ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا شروع سے ہی سلوک ذکر آخرت، وصیت اور توبہ و استغفار کرنے کی ہدایات پر مبنی ہوتا، اور اس کے پاس موجود لوگوں کو حکم دیتے کہ قریب الموت مریض کو کلمہ شادوت "لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ" کی تلقین کرتے رہیں ہاکر کلمہ طیبہ ہی اس کا آخری کلام ہو، پھر ان اقوام کی عادات اور طور طریقہ اختیار کرنے سے منع فرماتے، بڑا آخرت پر ایمان نہیں رکھتیں یعنی ایسے موقع پر منہ چیختی، چیختی چلاتی اور بے حد داولہا مچاتی ہیں۔

آپ نے میت کے لئے رونے اور اظہار رنج و افسوس کی اجازت دی ہے جس میں چینتا و چلاتا ہو، مل سے غمگین رہنے کا حکم ہے، چنانچہ آپ کا ارشاد ہے کہ "آنکھیں آنسو بھاتی ہیں اور دل غمگین رہتا

ہے اور ہم وہی کہتے ہیں جس سے ہمارا پورا گار راضی ہو۔ آپ نے اپنی امت کے لئے الحمد للہ اور انہا اللہ وانا اللہ راجعون پڑھنا اور اللہ تعالیٰ کے فیصلے پر راضی رہنا منسون قرار دیا ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ تھی کہ میت کی تجویز و تدفین میں جلدی کرتے تھے۔ اسے عسل دیتے، خوشبو لگاتے اور سفید کپڑوں میں کفن دیتے اور پھر جنازے کی نماز پڑھتے، اور اس کے بعد قبر تک ساتھ جاتے تھے، جب صحابہ کرام نے دیکھا کہ یہ کام نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو تکلیف دے رہا ہے تو وہ خود میت کی تیاری کرتے پھر میت کو اٹھاتے، اور نماز جنازہ مسجد کے باہر پڑھتے اور کبھی مسجد کے اندر بھی پڑھ لیتے، جیسا کہ آپ نے سیل بن بیضاء اور ان کے بھائی کی نماز جنازہ مسجد میں پڑھا۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ تھی کہ جب کوئی انتقال کر جائے تو اس کا چہرہ اور بدن چھپا دیا جائے۔ اس کی آنکھیں بند کر دی جائیں۔ بسا اوقات میت کا خود بوسہ لیتے جیسا کہ آپ حضرت عثمان بن مظعون کا بوسہ لے کر روپڑے۔

آپ میت کو تین یا پانچ مرتبہ یا عسل دینے والے کے خیال کے مطابق (حسب ضرورت) زیادہ عسل دینے کا حکم دیتے تھے اور آخری مرتبہ کافور استعمال کرنے کو کہتے تھے۔

میدان جنگ کے شداء کو عسل نہیں دیتے تھے اور ہتھیار و زرہ وغیرہ اتار کر اسی کپڑے میں تدفین کر دیتے تھے اور نماز جنازہ بھی نہیں پڑھتے تھے اور حالت احرام میں فوت ہو جانے والے کو آپ نے پانی اور بیری سے عسل دیا اور احرام ہی کے کپڑے میں اسے کفن دینے کا حکم دیا اور اسے خوشبو لگانے اور سر چمپانے سے منع فرمایا۔

میت کے متعلقین کو اچھے اور سفید کپڑے کا کفن پہنانے کا حکم دیتے اور زیادہ منگنے کفن سے منع فرماتے تھے۔ اور اگر کفن چھوٹا ہوتا اور پورے بدن کو چمپانے سے قاصر ہوتا تو اس کا سر چمپا دیتے اور پاؤں پر گھاس ڈال دیتے تھے۔

نماز جنازہ کے لئے جب کوئی میت نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے لائی جاتی تو آپ دریافت فرماتے، کیا اس پر قرض ہے یا نہیں؟ اگر اس پر قرض نہ ہوتا تو اس پر نماز پڑھ دیتے اور اگر قرض ہوتا تو خود نہ پڑھتے بلکہ صحابہ کو نماز پڑھنے کا حکم دے دیتے کیونکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی دعا (نماز) حصول مغفرت اور وجوب شفاعت کا حکم رکھتی ہے اور ادھر مفروض کا قرض دخول جنت کے لئے مانع ہے۔

چنانچہ جب کثرت فتوحات کی وجہ سے نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس دولت آگئی تو آپ قرضا در پر نماز جنازہ پڑھنے لگے کیونکہ آپ اس مال کے ذریعہ اس کا قرض ادا فرمادیتے تھے اور اس کا ترکہ اس کے درثاء کو دے دیتے تھے۔

جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم نماز جنازہ شروع فرماتے تو تکبیر کرتے اور اللہ تعالیٰ کی حمد و شاء بیان کرتے، حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ نے ایک جنازے پر نماز پڑھی تو پہلی تکبیر کے بعد بلند آواز سے سورہ فاتحہ پڑھی اور (بعد میں) فرمایا تاکہ تمہیں معلوم ہو جائے کہ یہ سنت ہے۔

ہمارے شیخ الاسلام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ کا قول ہے کہ سورہ فاتحہ پڑھنا واجب نہیں ہے بلکہ سنت ہے اور حضرت ابو امامہ بن سلیم نے صحابہ کرام کی ایک جماعت سے نماز جنازہ میں درود شریف پڑھنا نقل کیا ہے۔

مکی بن سعید الفزاری نے سعید بن مقبری سے اور انہوں نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کیا ہے کہ انہوں نے حضرت عبادہ بن صامت سے نماز جنازہ کے متعلق سوال کیا تو انہوں نے کہا کہ میں تمہیں بتاتا ہوں، ابتداء میں تکبیر کو، پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر درود سمجھو اور یہ دعا پڑھو:

«اللَّهُمَّ إِنَّ عَبْدَكَ فُلَانًا كَانَ لَا يُشْرِكُ بِكَ، وَأَنْتَ أَعْلَمُ بِهِ، إِنْ كَانَ مُحْسِنًا فَزِدْ فِي إِحْسَانِهِ، وَإِنْ كَانَ مُسِيْنًا فَتَعَجَّلْ وَزْ عَنْهُ، اللَّهُمَّ لَا تَخْرِمْنَا أَخْرَهُ وَلَا تُضْلِلْنَا بَعْدَهُ»  
اے اللہ بے شک تیرا فلاں بندہ تیرے ساتھ شرک نہ کرتا تھا اور تو ہی حقیقت کو زیادہ جانتا ہے، اگر وہ نیک تھا تو اس کی نیکیوں میں اضافہ فرمائے اور اگر بر احتیاط تو اس سے درگذر فرمائے، اے اللہ ہمیں اس کے اجر سے محروم نہ کرنا اور اس کے بعد ہمیں گراہ نہ کرنا۔

مردے پر نماز جنازہ کا مقصد دعا ہے خیر ہے، اسی وجہ سے آپ سے ثابت ہے اور دعا کا جتنا ذکر ملتا ہے اتنا سورہ فاتحہ یا درود کا ذکر نہیں ملتا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ دعا بھی ثابت ہے۔

«اللَّهُمَّ إِنَّ فُلَانَ ابْنَ فُلَانِ فِي ذِمَّتِكَ وَحَبْلِ جِوارِكَ، فَقِهِ فِتْنَةُ الْقَبْرِ وَعَذَابَ النَّارِ، وَأَنْتَ أَهْلُ الْوَفَاءِ وَالْحَقَّ فَاغْفِرْ لَهُ وَأَرْحَمْهُ، إِنَّكَ أَنْتَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ»

اے اللہ فلاں بن فلاں تمیری پناہ اور تمیری ہمسائیگی کی امان میں ہے، تو اے قبر کے فتنہ اور جنم کی آگ سے نجات دے، تو دقا اور حق والا ہے، اے اللہ تو اے بخش دے اور اس پر رحم فرم، یقین تو بخشے والا ہے، رحم کرنے والا ہے۔  
اور یہ دعا بھی منقول ہے :

«اللَّهُمَّ أَنْتَ رَبُّهَا وَأَنْتَ خَلَقْتَهَا وَأَنْتَ رَزَقْتَهَا، وَأَنْتَ هَدَيْتَهَا لِلإِسْلَامِ وَأَنْتَ قَبَضْتَ رُوْحَهَا تَعْلَمُ سِرَّهَا وَعَلَانِيَّهَا، جِئْنَا شُفَعَاءَ فَاغْفِرْ لَهَا»  
اے اللہ، تو اس میت کا رب ہے، تو نے اسے پیدا کیا، رزق دیا، اسلام کی توفیق دی، اور اس کی روح بغض کی، تو اس کے ظاہر و باطن کو جانتا ہے، ہم سفارش بن کر آئے ہیں، تو اے بخش دے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم میت کے لئے اخلاص سے دعا کرنے کا حکم دیتے تھے۔ نماز جنازہ میں آپ چار تکبیریں کہتے تھے، اور پانچ تکبیریں بھی آپ سے ثابت ہیں۔ صحابہ کرام سے چار، پانچ اور چھ تکبیریں تک بھی ثابت ہیں۔ ملکر کہتے ہیں کہ میں نے حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے کہا کہ حضرت معاذ رضی اللہ عنہ کے کچھ ساتھی شام سے آئے ہیں، انہوں نے میت پر نماز جنازہ میں پانچ تکبیریں کی ہیں۔ انہوں نے فرمایا کہ میت پر تکبیر کرنے میں کوئی عدد نہیں ہے، امام جتنی تکبیریں کے، اتنی تکبیریں کو اور جب ختم کرے تب ختم کر دو۔

امام احمد سے پوچھا گیا کہ صحابہ کرام میں کسی کے متعلق آپ کو معلوم ہے کہ وہ نماز جنازہ میں وہ سلام پھیرتے تھے۔ انہوں نے کہا نہیں، لیکن چھ صحابیوں کے بارے میں منقول ہے کہ وہ وائیں طرف ایک مختصر سلام پھیرتے تھے۔ انہوں نے حضرت ابن عمر، حضرت ابن عباس اور حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہم کا نام لیا۔

نماز جنازہ میں رفع یہ دین کے متعلق امام شافعی سے منقول ہے کہ ایک صحابی کے اثر اور نماز میں سنت پر قیاس کرتے ہوئے رفع یہ دین کیا جائے گا۔ صحابی کے اثر سے ان کی مراد یہ ہے کہ حضرت ابن عمر اور حضرت انس سے ثابت ہے کہ وہ نماز جنازہ کی ہر تکبیر پر رفع یہ دین کرتے تھے۔

نماز جنازہ فوت ہو جانے پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قبر پر نماز جنازہ پڑھتے تھے۔ چنانچہ آپ نے ایک بار ایک رات کے بعد نماز جنازہ پڑھی، ایک بار تین رات کے بعد اور ایک بار ایک ماہ کے بعد پڑھی

اور اس سلسلے میں کسی مدت کی تحدید نہیں کی گئی۔

امام مالک کے یہاں ولی کے علاوہ کسی کو بعد میں نماز جنازہ پڑھنے کی اجازت نہیں ہے، جب ولی نماز جنازہ میں موجود نہ ہو۔

نماز جنازہ میں آپ کا معمول یہ تھا کہ مرد کے سر کے قریب اور عورت کے وسط میں کھڑے ہوتے تھے، اور بچے کی نماز جنازہ بھی پڑھنا آپ سے ثابت ہے، اور خود کشی کرنے والے اور مال ثقیمت میں خیانت کرنے والے پر آپ نماز جنازہ نہیں پڑھتے تھے۔

حد زنا و غیرہ میں قتل کئے جانے والے پر نماز جنازہ پڑھنے کے سلسلہ میں اختلاف ہے، چنانچہ آپ سے ثابت ہے کہ قبیلہ بہنیہ کی جس عورت کو رجم کیا گیا تھا، اس پر آپ نے نماز جنازہ پڑھی تھی، البتہ ماعز کی نماز جنازہ کے بارے میں اختلاف ہے، ان دونوں روایتوں میں تقطیق کے لئے یہ کہا جاسکتا ہے کہ ان میں کوئی تعارض نہیں پایا جاتا، کیونکہ اس میں صلاة سے مراد دعا ہے اور ماعز کی نماز جنازہ از راہ تاریب چھوڑ دی تھی یا پھر یوں کہا جائے کہ الفاظ میں تعارض ہے تو پھر دوسری حدیث کی طرف رجوع کیا جائے گا۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا معمول تھا کہ نماز جنازہ کے بعد قبرستان تک پیدل تشریف لے جاتے تھے۔ سواری والے لوگوں کو بیچھے چلنے کا حکم دیا ہے اور پیدل چلنے والوں کو قریب رہنے کا حکم دیا ہے۔ چاہے وہ بیچھے ہوں یا آگے، دائیں ہوں یا باائیں۔ آپ میت کو تیز لے جانے کا حکم دیتے، چنانچہ صحابہ تقریباً دوڑتے ہوئے لے جاتے تھے اور آپ خود بغض ثقیس پیدل چلتے تھے اور فرماتے تھے، میں کیسے سوار ہو سکتا ہوں جب کہ فرشتے پیدل چل رہے ہیں۔ جب فارغ ہو جاتے تو باوقات سواری پر واپس آتے۔ جنازے کو رکھنے سے پہلے آپ نہیں بیٹھتے تھے اور فرماتے تھے، جب تم جنازہ کے ساتھ چلو تو رکھ دینے سے پہلے نہ بیٹھو۔

ہر مرنے والے کی عائینہ نماز جنازہ پڑھنا آپ کی سنت نہیں ہے اور آپ سے حضرت نجاشی پر عائینہ نماز جنازہ پڑھنا ثابت ہے، اس طرح عائینہ نماز جنازہ پڑھنا اور چھوڑنا دونوں آپ کی سنت طیبہ ہے۔ اگر کوئی شخص اسکی جگہ انتقال کر گیا جس پر نمازہ پڑھی گی ہو تو اس پر نماز پڑھی جائے گی۔ اس وجہ سے نجاشی پر نماز جنازہ پڑھی گئی، کیونکہ ان کی دفات کافروں کے درمیان ہوئی تھی اور وہاں ان پر نماز جنازہ نہیں پڑھی گئی تھی۔

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ کے سامنے سے جب جتازہ گزرا تو اس کے لئے کھڑے ہو گئے اور کھڑے ہونے کا حکم دیا، اور یہ بھی ثابت ہے کہ آپ بیٹھے رہے۔ اسی وجہ سے بعض لوگوں کا قول ہے کہ کھڑا ہونا منسوخ ہو گیا ہے اور بعض لوگوں کا خیال ہے کہ دونوں صورتیں جائز ہیں۔ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم استحباب کو پتا نے کے لئے کھڑے ہوئے تھے اور بیان جواز کے لئے نہیں کھڑے ہوئے تھے اور یہی تاویل زیادہ مناسب ہے۔

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ تھی کہ طلوع آفتاب اور غروب آفتاب کے وقت اور زوال کے وقت مردے کو دفن نہ کیا جائے اور یہ بھی سنت تھی کہ قبر بغلی اور گمری کھداوتے اور مردے کے سرہانے اور پائیتھے کی جگہ کشاوہ کرواتے تھے اور آپ سے منقول ہے کہ جب مردے کو قبر میں رکھا جاتا تو یہ دعا پڑھتے تھے :

بِسْمِ اللَّهِ وَبِاللَّهِ وَعَلَى مِلَّةِ رَسُولِ اللَّهِ

اور ایک روایت میں یہ الفاظ ہیں ”بِسْمِ اللَّهِ وَفِي سَبِيلِ اللَّهِ وَعَلَى مَدَنِ رَسُولِ اللَّهِ“ یعنی اللہ کے نام سے اور اللہ کی راہ میں اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے طریقے پر۔

اور آپ سے یہ بھی منقول ہے کہ آپ میت کی قبر پر دفن کے وقت سر کی جانب تین بار چلو بھر کر مٹی ڈالتے اور جب دفن سے فارغ ہو جاتے تو آپ اور آپ کے صحابہ قبر کے پاس کھڑے ہو کر مردے کی ثابت قدمی کے لئے دعا فرماتے اور اس کا آپ نے حکم بھی دیا ہے۔

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم سے قبر کے پاس بیٹھ کر پڑھنا اور تلقین کرنا ثابت نہیں ہے۔ قبروں کو بلند کرنا، پکی بنا، لیپنا، ان پر قبہ بناتا، یہ سب چیزیں نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت نہیں بلکہ سنت کے صریح خلاف ہیں۔ ایک دفعہ آپ نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کو یہ حکم دے کر بھیجا کہ جس تصویر کو دیکھیں اس کو مٹا دیں، جو اونچی قبر دیکھیں اس کو برابر کر دیں، اس وجہ سے تمام بلند اور اونچی قبروں کو ہموار اور برابر کرنا سنت طیبہ ہے۔

نیز آپ نے قبر پر چوڑا گانے اور اس پر تغیر کرنے سے منع فرمایا ہے اور ان پر کتبے تحریر کرنے کی مخالفت کی ہے۔ علامت کے طور پر پھر رکھنے کی اجازت دی ہے۔

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے قبروں کو سجدہ گاہ بنانے اور ان پر چوڑا گانے سے ممانعت فرمائی

ہے اور ایسا کرنے والوں پر لعنت کی ہے، اور قبروں کی طرف رخ کر کے نماز پڑھنے اور اپنی قبر پر میلہ و عید منانے سے بھی منع کیا ہے۔

اور آپ کی سنت یہ تھی کہ قبروں کی توبین نہ کی جائے اور نہ انہیں روندا جائے اور نہ ان پر بیٹھا جائے اور نہ نیک لگائی جائے۔ اور نہ اس شدت سے تعظیم کی جائے کہ انہیں سجدہ گاہ بنالیا جائے اور ان کے پاس یا ان کی طرف نماز پڑھی جانے لگے، میلے شروع ہو جائیں اور انہیں بت بنا لیں گویا ان کی عبادت ہو رہی ہو۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم صحابہ کی قبروں کی زیارت کے لئے تشریف لے جاتے تھے اور ان کے لئے دعا و استغفار کرتے تھے۔ یہی زیارت قبور ہے جو امت کے لئے مشروع اور مسنون ہے۔ زیارت کے وقت مسلمانوں کو یہ دعا پڑھنے کا حکم دیا ہے :

«السَّلَامُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الدِّيَارِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُسْلِمِينَ، وَإِنَّا إِنْ شَاءَ اللَّهُ بِكُمْ لَأَحِقُّونَ، نَسْأَلُ اللَّهَ لَنَا وَلَكُمُ الْعَافِيَةَ»

مومنوں اور مسلمانوں کے اہل دیار! تم پر سلامتی ہو، اور بے شک اگر اللہ نے چاہا تو ہم تم سے ملنے والے ہیں، ہم اللہ سے اپنے لئے اور تمہارے لئے عافیت کی دعا کرتے ہیں۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم قبروں کی زیارت کے وقت وہی کچھ کرتے اور کہتے تھے جو نماز جنازہ کے وقت کرتے اور کہتے تھے، لیکن اہل شرک نے مردوں کو پکارنا، ان کو شریک کرنا، اس سے حاجتیں مانگنا، مدد چاہنا، اور ان کی طرف توجہ ایسے کرنے لگے جو آپ کی سنت اور شریعت کے صریح خلاف ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ تھی کہ میت کے گھر والے لوگوں کے لئے کھانے دغیرہ کا انتظام نہ کریں، بلکہ میت کے اہل خانہ کے لئے کھانا تیار کریں اور ان کو کھلائیں، اور میت کے لئے باقاعدہ اعلان و منادی سے آپ منع فرماتے تھے اور کہتے تھے کہ ایسا کرنا جاہلی دور کا عمل ہے۔

فصل (۲۱)

## آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نماز خوف کا طریقہ

اللہ تعالیٰ نے خوف و سفر کی حالت میں ارکان نماز اور تعداد رکعات میں کی کی اجازت مرحمت فرمائی ہے۔ جب سفر میں خوف نہ ہو تو تعداد رکعات میں قصر کرنے اور جب خوف ہو سفر نہ ہو تو تہا ارکان میں قصر کی اجازت عطا کی ہے، یہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ تھی اور اس سے سفر و خوف کی حالت میں آئت قرآنی کو تقدیم کرنے کی حکمت ظاہر ہوتی ہے۔

نماز خوف میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ تھی کہ جب دشمن آپ کے اور قبلہ کے درمیان ہوتا تو تمام مسلمان آپ کی افتداء کرتے اور آپ اپنے پیچھے مسلمانوں کو دو صنفوں میں تقسیم کر دیتے تھے۔ آپ بھیگیر کرتے تو وہ سب بھیگیر کرتے، آپ رکوع کرتے تو وہ سب رکوع کرتے، پھر آپ سر اٹھاتے وہ بھی آپ کے ساتھ سر اٹھا لیتے، پھر پہلی صفائی کے لوگ آپ کے ساتھ سجدہ کرتے اور دوسری صفائی دشمن کے مقابل کھڑے رہتے۔ جب آپ دوسری رکعت کے لئے کھڑے ہو جاتے تو دوسری صفائی اپنے دونوں سجدے کرتے، پھر کھڑے ہو کر پہلی صفائی کی جانب بڑھتے اور پہلی صفائی پیچھے آکر دوسری صفائی کی فضیلت دونوں کو حاصل ہو جائے اور دوسری صفائی آپ کے ساتھ دو سجدے پا جائیں۔ یہ غیر معمولی عدل و انصاف کی علامت ہے۔

اسی طرح جب آپ دوسری رکعت میں رکوع کرتے تو دونوں صفائی دشمن کی طرح عمل کرتے اور جب آپ تشدید کے لئے قعدہ کرتے تو دوسری صفائی دشمن کے ساتھ سجدے کر لیتے اور پھر آپ کے ساتھ تشدید میں شریک ہو جاتے۔ اس طرح سب کے ساتھ سلام پھیرتے۔

اگر دشمن قبلہ کے بجائے کسی دوسری سمت ہوتا، اس وقت کبھی آپ دو جماعتیں بنا لیتے۔ ایک جماعت دشمن کے مقابلہ میں کھڑی رہتی اور دوسری جماعت کے ساتھ آپ نماز پڑھتے۔ یہ گروہ ایک رکعت نماز پڑھ کر واپس چلا جاتا۔ دوسرا گروہ آکر آپ کے ساتھ دوسری رکعت پڑھتا پھر آپ سلام پھیر

دیتے اور دونوں گروہ ایک ایک رکعت بعد میں پوری کر لیتے۔ کبھی آپ دو جماعتوں میں سے ایک کو ایک رکعت پڑھا کر کھڑے رہتے اور دوسری پوری گر کے واپس چلی جاتی اور پھر دوسری جماعت آکر آپ کے ساتھ دوسری رکعت ادا کرتی۔ جب آپ تشدید میں بیٹھتے تو یہ اٹھ کر ایک رکعت پوری کرتی، آپ تشدید میں بیٹھ کر اس کا انتظار کرتے اور اس کے تشدید پڑھنے کے بعد سلام پھیرتے، کبھی آپ ایک جماعت کو دو رکعتوں پڑھا کر سلام پھیر دیتے پھر دوسری جماعت آتی تو اس کو بھی آپ دو رکعت پڑھا کر سلام پھیر دیتے۔ کبھی ایسا ہوتا کہ آپ کے ساتھ ایک رکعت پڑھ کر ایک جماعت چلی جاتی اور ایک رکعت قضاۓ کرتی پھر دوسری جماعت آتی تو اس کو بھی آپ ایک رکعت ہی پڑھاتے اور وہ بھی دوسری رکعت قضاۓ کرتی۔ اس طرح نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کی دو رکعت پوری ہو جاتی اور عام لوگوں کی صرف ایک ایک ہوتی یہ تمام صورتیں نمازیں جائز ہیں۔

امام احمد فرماتے ہیں کہ نماز خوف کے چھ یا سات طریقے ثابت ہیں اور سب جائز ہیں۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اگر ہر جماعت آپ کے ساتھ ایک رکعت پڑھے اور پھر دوسری قضاۓ کرے تو یہ جائز ہے، یہ حضرت جابر، ابن عباس، طاؤس، مجاهد، حسن، قادہ، حکم اور اسحاق کا مذہب ہے۔

بعض لوگوں نے نماز خوف کی دس صورتیں ذکر کی ہیں، اور ابن حزم نے تقریباً پندرہ صورتیں بتائی ہیں لیکن صحیح وہی ہیں جن کا ہم نے ذکر کیا ہے، لوگوں نے ایک ہی واقعہ میں راویوں کے اختلاف کو نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کے فعل کو مختلف شکلوں پر محول کیا ہے۔

فصل (۲۲)

## آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اداء زکوٰۃ کا طریقہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے زکوٰۃ کا انتہائی کامل ترین نظام پیش کیا ہے۔ اس کے وجوب کا وقت، اس کی مقدار، اس کے نصاب، کن پر واجب ہوتی ہے، اور اس کے مصارف کیا ہیں، ان سب کی پوری طرح وضاحت فرمادی ہے۔ مالداروں اور مسکین کے مصالح اور ضروریات کا پورا پورا الحاظ رکھا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے زکوٰۃ کو مال اور صاحب مال کے لئے باعث طہارت بنایا ہے، چنانچہ مالداروں کی نعمتوں کو اس سے محفوظ کر دیا ہے اور جس نے زکوٰۃ ادا کی، وہ زوال نعمت سے محفوظ رہتا ہے بلکہ اس میں برکت اور زیادتی ہوتی رہتی ہے۔

زکوٰۃ چار طرح کے مال پر لگائی ہے کیونکہ یہی اموال زیادہ تر رائج ہیں اور اہمیت و ضرورت کے حامل ہیں۔

پہلی قسم : فصل اور پھل، دوسری قسم : جانوروں میں اونٹ، گائے اور بکلیاں۔ تیسرا قسم : سوتا و چاندی جو سارے مالی نظام کی بنیاد ہے۔ چوتھی قسم : مختلف قسم کے تجارتی مال۔ زکوٰۃ کی ادائیگی ہر سال میں صرف ایک بار فرض ہے نیز اسے فضلوں اور پھلوں کے پکنے اور مکمل ہونے سے مشروط کر دیا گیا ہے، اور یہ غیر معمولی عادلاتہ نظام ہے۔ کیونکہ ہر ماہ اور ہفتے اسے فرض قرار دینا صاحب مال کے لئے ضرر رہا ہے اور دوسری طرف عمر میں صرف ایک بار فرض ایک بار فرض کرنا فقراء و مسکین کی حق تلفی اور نقصان دہ تھا۔

چنانچہ سال میں ایک بار فرض کرنا فی الحقیقت سب سے زیادہ منصفانہ قانون ہے۔ شریعت نے مال کے حصول میں آسانی یا محنت کے لحاظ سے زکوٰۃ میں واجب ہونے والی مقدار میں بھی کمی بیشی رکھی ہے، چنانچہ الگی دولت جو کسی کو اچانک مل جائے جیسے زمین میں مدفن غرزاں تو اس پر پانچواں حصہ فرض ہے اور اس کے لئے سال کا گذرنا شرط قرار نہیں دیا گیا بلکہ جو نہی ایسی دولت ملے اسی وقت پانچوں حصے کی ادائیگی واجب ہوگی۔

رہے پھل اور فصلیں جن کے حصول کے لئے انسان کو بہت کم مشقت اور تکلیف برداشت کرنے پڑتی ہے، جنہیں بارش کا پانی سیراب کرتا ہے، ان پر دسوال حصہ زکوہ واجب ہوگی اور جسے انسان خود سنبھلے، اس میں بیسوال حصہ واجب ہے اور جس مال میں مالک کی مسلسل کوشش اور مستقل جدوجہد کے بغیر اضافہ ممکن نہیں، اس میں چالیسوال حصہ واجب ہے۔

چونکہ ہر مال مواسات کا متحمل نہیں ہو سکتا، اس لئے زکوہ کے لئے ایک نصاب مقرر ہوا تاکہ صاحب مال کو نقصان نہ سنبھلے اور فقراء کو خاطر خواہ فائدہ ہو جائے۔ چنانچہ چاندی کا نصاب دو سو درہم، سونے کا بیس مشقیل، غلد اور پھل کے لئے پانچ و سو اور بکریوں کے لئے چالیس بکریاں، گائے کے لئے تیس گائیں اور اونٹوں کے لئے پانچ اونٹ نصاب مقرر کیا ہے، لیکن چونکہ اونٹ کے نصاب میں اس کی جنس سے مواساتہ کی گنجائش نہیں، اس لئے اس میں ایک بکری واجب کی گئی ہے، البتہ جب پچھیں اونٹ ہو جائیں تو نصاب میں گنجائش کی وجہ سے ایک اونٹی واجب ہو جائے گی جو دو سو سال میں گئی ہو، پھر پچھیں اونٹوں سے پینتالیس تک ایک اونٹی جو تیرے سال میں گئی ہو، اور چھیالیس سے لے کر ساٹھ تک ایک اونٹی جو چوتھے سال میں گئی ہو، اور اکٹھے سے لے کر پچھتر تک ایک اونٹی جو چار سال مکمل کر پچھلی ہو۔ محیرت سے نوے تک دو اونٹیاں جو پانچ سال مکمل کر چکی ہوں، اور جب ایک سو بیس اونٹ سے زیادہ ہوں تو ہر چالیس پر ہر دو سالہ اونٹی واجب ہے۔

اس طرح شریعت نے اصحاب مال اور فقراء دونوں کا لحاظ رکھا ہے اور کسی ایک فرق پر ظلم کی گنجائش باقی نہیں چھوڑی ہے۔

اسی طرح اللہ تعالیٰ نے زکوہ و صدقات کے مصارف کی خود ہی تقسیم فرمائی ہے اور اس کی آٹھ فتمیں بیان کی ہیں، جو دو طرح کے لوگوں پر مشتمل ہے۔ ایک توہہ جو ضرورت کے مطابق لیتا ہے اور ضرورت کی شدت و ضعف اور کمی و زیادتی کے مطابق سوال کرتا ہے جیسے فقراء و مساکین غلام کو آزاد کرانے میں اور مسافر، دوسرے لوگ وہ ہیں، جو اسے منفعت کے باعث لیتے ہیں جیسے زکوہ و حصول کرنے والے، دلجمی کے مستحق لوگ، مفروض لوگ، اللہ کے راستے میں مجاہدین، اور اگر لینے والا محتاج نہ ہو اور نہ اس سے مسلمانوں کا فائدہ وابستہ ہو تو اسے زکوہ کا مال نہیں دیا جائے گا۔

## فصل (۲۳)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا اموال زکوٰۃ کے تقسیم کا طریقہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو جب معلوم ہوا کہ یہ شخص مال زکوٰۃ کا مستحق ہے تو آپ عطا فرماتے تھے اور جس کے متعلق آپ کو معلومات نہ ہوتیں تو اس کو یہ کہہ کر دیتے تھے کہ مالدار اور کمانے کے قائل شخص کا اس میں کوئی حصہ نہیں ہے۔

آپ کی عادت طیبہ یہ تھی کہ جس علاقے کی زکوٰۃ جمع ہوتی وہیں کے مستحقین میں تقسیم کرتے تھے۔ ان میں تقسیم کے بعد نجع جاتی تو اسے منگو اکر دوسری جگہ تقسیم کر دیتے تھے۔ یہی وجہ تھی کہ آپ عالمین کو دیساں میں بھیجتے تھے، شہروں میں نہیں، بلکہ حضرت معاذ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو حکم دیا کہ اہل بیکن کی زکوٰۃ لے کر انہی کے فقراء میں تقسیم کر دیں۔ اور نہ آپ کا یہ طریقہ تھا کہ عالمین کو چوپاپیوں، پھلوں اور فصلوں جیسے ظاہری اموال کے ما لکین کی طرف بھیجتے تھے بلکہ آپ سمجھو روں اور انگوروں کے ما لکین کے پاس پھلوں کا اندازہ کرنے والوں کو بھیجتے تھے اور وہ اندازے کے مطابق زکوٰۃ متعین کرتے تھے کہ کتنے وہ سبق کتنی زکوٰۃ متعین ہونی چاہیے، اور آپ ان عالمین کو حکم دیتے تھے کہ ان کے لئے تیرا یا چوڑھا حصہ چھوڑ دیں چنانچہ وہ چوڑھائی کو اندازے میں ظاہرنہ کرتا کیونکہ سمجھو رہیں آفات سے کم ہی محفوظ رہتی ہیں۔ یہ اندازہ اس لئے کیا جاتا ہا کہ پھلوں کے استعمال سے پہلے یہ بات معلوم ہو سکے کہ اس میں کتنی زکوٰۃ واجب ہے تاکہ ما لکین کو اس میں تصرف کا موقع حاصل رہے اور عالمین کی آمد کا انتظار نہ کرنا پڑے۔ نبی کریم صلی اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت حسنہ تھی کہ آپ سواری کے گھوڑے، خدمت کے غلام، لادنے کے چھپر اور گدھے، سبزیوں اور غلہ جات اور ایسے تمام پھلوں سے زکوٰۃ نہ لیتے تھے جو ناپے یا ذخیرہ نہیں کئے جاسکتے البتہ انگور و سمجھو روں میں سے زکوٰۃ لیتے تھے اور خشک اور گیلی میں فرق نہیں کرتے تھے۔

جب کوئی شخص نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس ان جیزوں کی زکوٰۃ لے کر آتا تو کبھی آپ صلی

اللہ علیہ وسلم اس کے لئے یہ دعا فرماتے ہیں :

«اللَّهُمَّ بَارِكْ فِيهِ وَفِي إِلَيْهِ»

اے اللہ اس میں اور اس کے اونٹوں میں برکت دے۔

اور کبھی یہ دعا فرماتے ہیں :

«اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَيْهِ»

اے اللہ اس پر رحمت نازل فرم۔

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا زکوٰۃ کی میں اچھا اچھا مال چھانٹ لینے کا دستور نہ تھا بلکہ اوسط درجہ کا مال لیتے تھے، اور آپ صدقہ کرنے والوں کو اپنا ہی مال یا سامان خریدنے سے منع فرماتے تھے۔ اگر کوئی فقیر کسی بالدار کو صدقہ کامل ہدیہ کے طور پر دیتا تو آپ اسے کھالینے کی اجازت دیتے تھے۔

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کبھی کبھی زکوٰۃ و صدقہ کی میں سے مسلمانوں کے فائدے اور رفاقت کاموں کے لئے قرض لیتے تھے اور صدقہ کے اونٹوں پر اپنے ہاتھ سے نشان لگاتے تھے اور ضرورت کے وقت آپ زکوٰۃ وقت سے پہلے لیتے تھے جیسا کہ آپ نے حضرت عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے دو سال کی پیچلی زکوٰۃ لے لی تھی۔

صدقہ فطر کو نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ہر شخص اور اس کے زیر کنالت چھوٹے ہوئے پر فرض قرار دیا ہے، جس کی مقدار ایک صاع ہوتی ہے، چاہے وہ سکھور کی ہو یا جو نیپر ہو یا کشمش یا ایک صاع آٹا یا جائے۔ ایک روایت میں آدھ صاع گیوں بھی دینا ثابت ہے۔ جیسا کہ ابو داؤد نے ذکر کیا ہے، اور صحیحین کی روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ آدھ صاع کا فیصلہ حضرت معاویہ نے قیمت کے لحاظ سے کیا تھا۔

صدقہ فطر آپ نماز عید سے پہلے نکال دیتے تھے اور صحیحین میں حضرت ابن عمر سے مروی ہے کہ ”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حکم دیا کہ لوگ عید گاہ جانے سے پہلے ہی صدقہ فطر ادا کر دیا کریں۔“

سنن میں ان ہی سے مروی ہے کہ ”جس نے اسے نماز سے قبل ادا کیا وہ صدقہ مقبول ہے اور جس نے نماز کے بعد ادا کیا تو وہ ایک عام صدقہ ہے۔“

ان دونوں حدیثوں کا تقاضا یہ ہے کہ صدقہ فطر کو نماز سے مورخ نہیں کرنا چاہیے اور نماز کے بعد

اس کا وقت ختم ہو جاتا ہے جس طرح کہ قریانی اگر امام کی نماز سے پسلے کی جائے تو وہ ایک ذیہ ہو گا۔ صدقہ فطر میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ تھی کہ آپ اسے قراء و مساکین کے لئے خاص فرماتے تھے اور زکوٰۃ کے آٹھوں مصارف میں سے کسی مصرف میں نہیں دیتے تھے۔ ایسا عمل آپ صلی اللہ علیہ وسلم یا آپ کے بعد صحابہ و تابعین سے ثابت نہیں۔

## فصل (۲۳)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اداء صدقات کا طریقہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے نظری صدقات میں سنت طیبہ یہ تھی کہ آپ کے پاس جو کچھ بھی ہوتا صدقہ کر دیتے تھے اور آپ تمام لوگوں میں سب سے زیادہ صدقہ و خیرات کرنے والے تھے۔ آپ اللہ کی رضا کے لئے بغیر اس کی کثرت و نلت کو مد نظر رکھے جو بھی آپ سے سوال کرتا اسے عطا فرمادیتے تھے، اور یعنی والے کو حاصل کرنے میں جتنی خوشی ہوتی تھی اس سے زیادہ خوشی آپ کو دینے میں ہوتی تھی۔ جب کوئی محتاج آپ کے سامنے آ جاتا تو آپ اپنے سے زیادہ لباس و خوراک کے معاملہ میں اسے ترجیح دیتے تھے۔

آپ کے عطايا و صدقات کی مختلف نوعیتیں ہوتی تھی۔ کبھی ہدیہ دیتے کبھی صدقہ، کبھی ہدہ کرتے، کبھی کوئی چیز خریدتے پھر باعث کو وہ چیز اور قیمت دونوں دیتے تھے اور کبھی قرض لیتے پھر اس سے زیادہ واپس کر دیتے، جب کسی سے ہدیہ قبول کرتے تو کسی نہ کسی طریقے سے اس کا بدلہ دیتے تھے۔ آپ دوسروں کے ساتھ مالی و عملی و قوی ہر طرح سے کرم و احسان کا معاملہ کرتے اور لوگوں کا بھرپور تعاون کرتے ہوئے اپنا مال صدقہ میں دے دیتے یا دوسروں کو صدقہ کی ترغیب دیتے اور بخیل کو صدقہ و خیرات کرنے پر آمادہ کرتے تھے۔

آپ سے ملنے والے خود سخاوت و مروت پر مجبور ہو جاتے تھے، آپ کا سینہ کھلا اور طبیعت پاکیزہ تھی کیوں کہ صدقہ و احسان کا شرح صدر میں خاص دخل ہے اور اس کی تائیہ ہے۔ اللہ تعالیٰ نے رسالت کے ذریعہ بھی آپ کے سینہ کو کھول دیا تھا، ظاہری طور پر بھی آپ کے سینہ کو کھول کر اللہ تعالیٰ نے شیطان کا حصہ اس سے نکال دیا تھا۔

شرح صدر کا سب سے برا سبب عقیدہ توحید ہے، "توحید جس قدر کامل ترین و قوی تر ہوگی، اسی اعتبار سے شرح صدر بھی زیادہ اور کشادہ ہو گا۔

اللہ تعالیٰ کا ارشاد گرائی ہے :

﴿أَفَمَنْ شَرَحَ اللَّهُ صَدَرَهُ لِلْإِسْلَامِ فَهُوَ عَلَى نُورٍ مِّنْ رَّبِّهِ﴾ [الزمر : ۲۲]

اب کیا وہ شخص جس کا سینہ اللہ نے اسلام کے لئے کھول دیا اور وہ اپنے رب کی طرف سے نور پر ہے۔ مزید ارشاد ہے :

﴿فَمَنْ يُرِدَ اللَّهُ أَنْ يَهْدِيَهُ يَسْرَحْ صَدَرَهُ لِلْإِسْلَامِ وَمَنْ يُرِدَ أَنْ يُضْلِلَهُ يَجْعَلْ صَدَرَهُ ضَيْقًا حَرَجًا﴾ [الأنعام : ۱۲۵]

اللہ تعالیٰ جس کو ہدایت دینا چاہتا ہے اس کا سینہ اسلام کے لئے کھول دیتا ہے اور جس کو گمراہ کرنا چاہتا ہے، اس کا سینہ ٹنک کر دیتا ہے۔

شرح صدر کا دوسرا سبب وہ نور ہے جسے اللہ تعالیٰ بندے کے قلب میں ڈال دیتا ہے اور یہ ایمان کا نور ہوتا ہے۔ تفہی کی ایک مرفوع حدیث میں آیا ہے کہ ”جب نور قلب میں داخل ہوتا ہے تو وہ کشادہ اور منشح ہو جاتا ہے۔“

شرح صدر کا تیسرا سبب علم ہے، اس سے بھی سینہ میں اشراحت و کشادگی پیدا ہوتی ہے لیکن یہ تاثیر سارے علوم میں نہیں ہوتی بلکہ وہ علم ہے جس کا رشتہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے جاتا ہے۔

شرح صدر کا چوتھا سبب اللہ تعالیٰ کی طرف انبات اور اس سے دلی اور کچی محبت ہے کیونکہ شرح صدر میں محبت کی عجیب و غریب تاثیر ہوتی ہے، اس سے طبیعت میں پائیزگی پیدا ہوتی ہے۔ محبت جس قدر قوی ہوگی اشراحت قلب اتنا ہی زیادہ ہو گا۔ اس کے بر عکس بروں کو دیکھنے سے سینہ ٹنک ہوتا ہے۔

شرح صدر کا پانچواں سبب کثرت سے ذکر اللہ ہے اور اس کی بھی اشراحت صدر میں بڑی تاثیر ہے (غفلت دور ہوتی ہے اور اللہ تعالیٰ کی قربت نصیب ہوتی ہے)۔

شرح صدر کا چھٹا سبب اللہ تعالیٰ کی مخلوق کے ساتھ کرم و احسان ہے اور ان کے ساتھ ہر طرح کا تعاون ہے خواہ وہ مالی ہو یا بدنی، اس کے علاوہ کرم و احسان کے بہت سے طریقے ہیں۔

شرح صدر کا ساتواں سبب شجاعت ہے کیونکہ بہادر و سعی طرف اور فراخی قلب کا مالک ہوتا ہے۔ اس لئے بزرد، بخیل اور ذکر الہی سے غافل، اور دین الہی سے جاہل ہوتا ہے۔ دل کو دسردن سے متعلق رکھنے میں روحانی کیف و سرور اور لذت حاصل نہیں ہوتی اور ایسے لوگوں کے دلوں کے اشراحت یا

انقباض کا کوئی اعتبار نہیں۔ کیوں کہ عارضی چیزیں اسبابِ ختم ہونے کے بعد ختم ہو جاتی ہیں۔ اعتبار صرف ان صفات کا ہوتا ہے جو دل کے ساتھ قائم و دائم ہوں اور اس کے انتشار و انقباض کا موجب ہوں اور لاکنق معيار اور قبل اعتبار ایسی ہی صفات ہیں۔

اسی طرح بلکہ ان تمام مذکورہ اسباب و صفات سے زیادہ اہم یہ ہے کہ دل ان تمام صفات مذمومہ سے خالی کر دیا جائے جو بھگی اور عذاب کا سبب بنتے ہیں جیسے بد نگاہی، فضول باشیں، غلط چیزیں سننا، اختلاط رکھنا، کھانے اور سونے میں بد نظری کرنا کیونکہ جب تک انسان شرح صدر کے اسباب کی طرف راغب نہ ہو گا اور صفات مذمومہ اس کے قلب سے خارج نہ ہوں گی تو اسے کماقہ انتشار صدر حاصل نہ ہو گا۔

## فصل (۲۵)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا رمضان کے روزے کا طریقہ

روزہ کا مقصد نفس کو خواہشات سے روکنا ہے اسکے اندر پوری طرح سعادت حاصل کرنے اور اخروی پاکیزہ زندگی قبول کرنے کی صلاحیت پیدا ہو جائے، اور بھوک و پیاس کی شدت سے نفس کی تیزی کو ختم کیا جائے اور فقراء و مساکین کی بھوک اور پیاس کی ترقی اور شدت کو محسوس کیا جائے اور کھانے و پینے کو کم کر کے انسان کے رگ میں شیطان کے چلنے پھرنے کے راستوں کو بخوبی کیا جائے۔

یہ روزہ مقیمین کی نگام اور مجاہدوں کی ڈھال اور ایرار و مقرنین کے لئے ورزش ہے اور تمام اعمال صالح میں روزہ ہی ایسا عمل ہے جو رب العالمین کے لئے مخصوص ہے کیونکہ روزہ دار رضائے الہی کی خاطر اپنا کھانا پینا، اور خواہشات کو چھوڑ دینا ہے اور اللہ تعالیٰ کی محبت کے لئے ساری محبوب چیزوں کو خیر باد کہہ دیتا ہے گویا روزہ ایک معالیہ اور راز ہے جو صرف بندہ اور اللہ کے درمیان ہوتا ہے۔ لوگ ظاہری طور پر کھانے پہنے کو ترک کر دینے سے آگاہ ہو سکتے ہیں لیکن اپنے معبود کی خاطر اسے چھوڑ دینا ایک ایسی چیز ہے جس سے کوئی انسان واقف نہیں اور یہی روزے کی حقیقت ہے۔

روزہ کے فوائد اثرات عجیب و غریب ہیں۔ وہ ظاہری جو ارج کی حفاظت، باطنی قوت کو فاسد مادے سے محفوظ رکھنے میں، ظاہری اور باطنی قوت کو جلا دیتا ہے، فاسد مادے دور کرتا اور روی اخلاط سے جسم کو پاک کرتا ہے۔ روزہ قلب اور دیگر تمام اعضاء کو وہ تمام قوتیں واپس دلاتا ہے جو مختلف طریقوں سے صرف ہو جاتی ہیں۔ اس کے علاوہ روزہ کو روحانیات میں ایک بڑا درجہ حاصل ہے اور تقویٰ و تزکیہ حاصل کرنے کا وہ ایک عمدہ ذریعہ ہے۔

اللہ تعالیٰ فرماتا ہے :

﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُنْبَ عَلَيَّكُمُ الْأَصْيَامُ كَمَا كُنْبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَمَلَكُمْ تَنَقُّوْنَ﴾ [البقرة: ۱۸۳]

اے مسلمانو! روزہ تم پر بھی اسی طرح فرض کیا گیا ہے جس طرح اگلی قوموں پر فرض کیا گیا تھا اگر تم تقوی حاصل کرو۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ان لوگوں کو جو وسائل کی عدم موجودگی کی وجہ سے شادی نہیں کر سکتے، روزہ رکھنے کا حکم دیتے اور فرماتے تھے۔ ”روزہ (جنی) خواہش کو دیتا ہے۔“

روزہ کے سلسلہ میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت سب سے کامل ترین اور حصول مقدمہ کا سب سے بڑا ذریعہ ہے اور اس کی فرضیت میں آسانی اور سوالت پیدا کی گئی، کیونکہ مرغوبات و خواہشات نفس سے پچھا غیر معمولی سخت اور دشوار گذار چیز تھی، اس لئے روزہ بھرت کے بعد فرض کیا گیا اور اس میں بھی تدریجی انداز میں پلے یہ اختیار دیا گیا کہ اگر کوئی چاہے تو روزہ رکھے یا اس کے بعد لے ایک مسکین کو کھانا کھلادے، پھر یہ حکم ہوا کہ صرف بوڑھا شخص یا عورت اگر چاہے تو ہر روز ایک فقیر کو کھانا کھلادیا کریں، اور نیز مریض اور مسافر کو روزہ نہ رکھنے کی اجازت دی گئی، بشرطیکہ وہ بعد میں اس کی قضا کریں، اسی طرح حاملہ اور دودھ پلانے والی عورت کو اجازت دی گئی کہ وہ روزے نہ رکھیں لیکن بعد میں اس کی قضا کریں، اگر یہ عورت میں صرف بچوں کے نقصان کے اندیشے سے روزہ نہ رکھیں تو قضا کے ساتھ ایک مسکین کو کھانا بھی کھلائیں گی کیونکہ ان کا روزہ نہ رکھنا بیماری کے خوف سے نہیں ہے کہ صرف قضا کافی ہو، اس لئے اس کی تلافی مسکینوں کو کھانا کھلانے سے کی گئی جیسا تدریست آدمی اسلام کے ابتدائی دور میں روزہ نہ رکھنے کی صورت میں کرتا تھا۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا رمضان کے مینے میں مختلف نعمتیں کی بکثرت عبادات کا معمول تھا، چنانچہ آپ حضرت جبریل علیہ السلام کے ساتھ قرآن مجید کا دور کیا کرتے تھے اور اس ماہ میں کثرت سے صدقہ و خیرات، تلاوت اور ذکر کرنے کے علاوہ اعتکاف بھی کرتے تھے۔

اور اس میں عبادات کا اس طرح اہتمام فرماتے تھے جو دوسرے ممینوں نہیں ہوتا تھا، اور دن و رات مسلسل عبادات کرتے تھے اور کھانا اور پینا بھی چھوڑ دیتے تھے لیکن امت کو متواتر روزہ رکھنے سے منع فرمایا ہے۔ صحابہ کرام نے عرض کیا آپ تو ایسا کرتے ہیں تو آپ نے فرمایا کہ میرا حال تم سے مختلف ہے۔ مجھے اللہ تعالیٰ کھلاتا اور پلاتا ہے۔

## فصل (۲۶)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کاروزے کے بارے میں اسوہ حسنہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی عادت یہ تھی کہ جب تک رویت بلال کی تحقیق نہ ہو جائے یا کوئی عینی گواہ نہ مل جاتا، آپ روزے شروع نہ کرتے تھے اور اگر چاندن دیکھا جاتا اور کہیں سے اس کی شادت بھی نہ ملتی تو شعبان کے پورے تین دن پورے کرتے تھے اور اگر تیسیں رات کو بادل حاکل نہ ہو جاتا تو آپ تیس دن مکمل کرتے تھے، اور آپ ابڑا کو دن کو روزہ نہیں رکھتے تھے، نہ آپ نے اس کا حکم دیا بلکہ فرمایا ”جب بادل ہو تو شعبان کے تیس دن پورے کئے جائیں“ یہ اس روایت کے منافی نہیں جس میں حکم ہوا ہے کہ ”جب بدی ہو تو اندازہ کر لیا کرو“ اس سے مراد سمجھیں ماہ ہے۔

آپ کی یہ عادت طیبہ تھی کہ رمضان کے اختتام پر دو افراد کی شادت طلب کرتے تھے۔ اگر عید کا وقت نکل جانے کے بعد دو گواہ مل جاتے تو آپ روزہ توڑ دیتے پھر دوسرے دن وقت پر عید کی نماز پڑھتے۔

آپ افظار میں جلدی فرماتے اور اس کی تائید کرتے تھے۔ اسی طرح سحری کو تاخیر سے کرتے اور اس کی تائید فرماتے تھے اور افظار کو سمجھو رہے یا پانی سے کرنے کی ترغیب دیتے تھے۔

روزہ دار کو آپ مجامعت، شور و غل، گالی گلوچ سے منع فرماتے تھے اور اگر اس سے کوئی گالی گلوچ کرے تو یہ حکم دیا ہے کہ جواب میں یہ کہہ دے کہ میں روزے سے ہوں۔ آپ نے رمضان کے مینے میں سفر کیا تو حالت سفر میں کبھی روزہ رکھا اور کبھی افظار کیا۔ اور صحابہ کو دونوں باقتوں کا اختیار دیا۔ ہاں اگر مسلمانوں کا لشکر دشمن سے قریب ہو جاتا تو روزہ نہ رکھنے کا حکم دیتے تھے۔

سفر کی وجہ سے روزہ نہ رکھنے کے لئے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے کسی مسافت کی تحدید نہیں کی ہے، صحابہ کرام سفر شروع کرنے کے بعد گھروں کو چھوڑنے کا اعتبار کئے بغیر روزہ چھوڑ دیتے تھے، وہ یہ

کہتے تھے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت ہے۔

طلوع نجمر کے وقت بسا اوقات آپ حالت جنابت میں ہوتے تھے۔ نماز نجمر کے وقت غسل فرماتے تھے اور روزہ رکھ لیتے تھے۔ روزے کی حالت میں بعض ازواج مطہرات کا بوسہ لے لیتے تھے اور اس کو پانی سے کلی کرنے کے مشابہ بتایا ہے۔ اس سلسلے میں بوڑھے اور جوان میں فرق ثابت نہیں ہے۔

اگر کوئی شخص روزے کی حالت میں بھول کر کھانی لے تو اس کو تقاضا کرنے کا حکم نہیں دیتے تھے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے اسے کھلایا اور پلایا ہے، اور روزے کو جو چیزیں فاسد کر لی ہیں، وہ یہ ہیں کہ کھانا پیتا، پچھنا لگوانا، قنے کرنا اور قرآن کریم نے جماع کا بھی ذکر کیا ہے لیکن سرمه گانے سے روزہ نہیں ٹوٹتا۔

آپ سے روزے کی حالت میں مسواک کرنا، سرپر پانی ڈالنا تاک میں پانی ڈالنا، کلی کرنا ثابت ہے۔ البتہ تاک میں زیادہ پانی ڈالنے سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے منع کیا ہے، جیسا کہ امام احمد سے روایت ہے۔

آپ سے یہ ثابت نہیں کہ آپ نے روزے کی حالت میں پچھنا لگوایا ہے۔ امام احمد فرماتے ہیں کہ ایک روایت میں سرمه گانے سے ممانعت آئی ہے لیکن یہ روایت صحیح نہیں ہے۔ ابن معین نے اسے منکر کیا ہے۔

## فصل (۲۷)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا نفلی روزے رکھنے کا طریقہ

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم روزے رکھنے لگتے تو کہا جانے لگتا کہ اب نہیں چھوڑیں گے، اور جب نہیں رکھتے تو کہا جاتا کہ اب روزہ نہیں رکھیں گے۔ اور رمضان کے علاوہ کسی مہینے کے پورے روزے نہیں رکھے اور آپ ماه شعبان سے زیادہ کسی مہینے میں روزہ نہیں رکھتے تھے اور کوئی مہینہ آپ کا بغیر روزہ کے نہیں گزرتا تھا۔ پیر اور جمعرات کے دن آپ خاص طور پر روزہ رکھتے تھے۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم سفر و حضر میں کسی بھی حالت میں ایام بیض (مہینہ کی ۳۳، ۳۴، ۳۵ تاریخ) کو روزہ نہیں چھوڑتے تھے۔ اسے امام نسائی نے ذکر کیا ہے آپ لوگوں کو ان تاریخوں میں روزہ رکھنے کی ترغیب بھی دیتے تھے۔

رسے عشراۃ ذی الحجہ کے روزے تو اس میں اختلاف ہے اور ماہ شوال کے چھ روزے تو آپ سے صحیح روایت میں مروی ہے کہ آپ نے فرمایا "رمضان کے فورا بعد یہ روزے رکھنا بھی شر روزے رکھنے کے برابر ہے" عاشورہ کا روزہ آپ باقی تمام ایام کے مقابلے میں زیادہ اہتمام کے ساتھ رکھتے تھے۔ جب نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم مدینہ تشریف لائے اور یہودیوں کو یوم عاشورہ کا روزہ رکھتے دیکھا تو وہ دریافت کی۔ انسوں نے کہا کہ یہ ایک متبرک دن ہے۔ اللہ تعالیٰ اس دن موسیٰ اور نبی اسرائیل کو فرعون سے نجات دی ہے تو آپ نے فرمایا کہ ہم تم سے زیادہ موسیٰ کے حقدار ہیں چنانچہ عاشورہ کا روزہ خود بھی رکھا اور صحابہ کرام کو بھی اس کا حکم دیا۔

یہ واقعہ رمضان کے روزے فرض ہونے سے قبل کا ہے، اس لئے جب رمضان کے روزے فرض ہوئے تو آپ نے ارشاد فرمایا "جس کا جی چاہے عاشورہ کا روزہ رکھے اور جس کا جی چاہے نہ رکھے"۔ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ تھی کہ میدان عرفات میں یوم عرفہ کو روزہ نہ رکھتے تھے۔ یہ صحیح کی روایت سے ثابت ہے، نیز آپ سے مروی ہے کہ آپ نے عرفات کے دن عرفات میں روزہ رکھنے سے منع فرمایا۔ اسے اصحاب سنن نے روایت کیا ہے۔

نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے صحیح روایت میں ثابت ہے کہ ”نویں ذی الحجہ کا روزہ رکھنے سے ایک سال گذشتہ اور ایک سال آئندہ کے گناہ معاف ہو جاتے ہیں۔“

آپ ہمیشہ مسلسل روزے نہیں رکھتے تھے بلکہ آپ نے ارشاد فرمایا کہ ”جس نے ہمیشہ اور مسلسل روزے رکھے، اس نے نہ روزہ رکھا اور نہ اظہار کیا“ اکثر یہ ہوتا تھا کہ آپ گھر میں تشریف لاتے اور پوچھتے ”کچھ کھانے کو ہے، اگر جواب ملتا نہیں تو فرماتے، میں روزہ رکھ لیتا ہوں۔“

کبھی آپ نفلی روزہ کی نیت کر لیتے اور پھر تو زدیتے تھے۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی جس حدیث میں یہ مذکور ہے کہ آپ نے ان سے اور حضرت حفظہ رضی اللہ عنہما سے فرمایا کہ ”نفل روزہ کی قضا کرو“ وہ حدیث معلوم ہے۔

روزے کی حالت میں اگر کسی کے یہاں تشریف لے جاتے تو روزہ پورا کرتے تھے، جیسا کہ آپ نے ام سلیم رضی اللہ عنہما کے یہاں جانے کے موقع پر کیا تھا لیکن ام سلیم کی حیثیت آپ کے الی بیت جیسی تھی اور صحیح روایت میں آپ سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا کہ ”تم میں سے اگر کوئی روزہ دار ہو اور اسے کھانے کے لئے بلا یا جائے تو وہ کہہ دے کہ میں روزے سے ہوں“ اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم بعد کے دن مخصوص کر کے روزہ رکھنے کو مکروہ سمجھتے تھے۔

## فصل (۲۸)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اعتکاف کا طریقہ

اصلاح قلب اور اللہ تعالیٰ کی مرضیات پر چلنے میں استقامت اسی وقت ممکن ہے جب اس ذات پاک پر اعتماد کلی کیا جائے اور اس کی طرف پوری طرح رجوع و اثابت اختیار کی جائے کیونکہ اللہ تعالیٰ کی طرف میلان اور رجوع ہی اطمینان قلب کا سبب ہے اور پر آنندہ دل اللہ تعالیٰ کے قرب سے دور ہوتا ہے۔

چونکہ کھانے پینے میں زیادتی، باہمی میل جوں میں اضافہ، بات چیت اور سونے میں کثرت ایسے اعمال ہیں جس سے قلب کی پر آنندگی اور اس کے انتشار اور پریشانی میں اضافہ ہوتا ہے اور یہ اللہ تعالیٰ کی طرف وصل و قرب میں رکاوٹ بننے ہیں اس لئے اللہ تعالیٰ نے بندوں پر اپنی رحمت اور حکمت سے روزہ فرض کیا تاکہ کھانے پینے میں کی واقع ہو جائے اور دل و دماغ سے شموانی خیالات کل جائیں جو اللہ تعالیٰ کی طرف رغبت و اثابت میں رکاوٹ ثابت ہوتے ہیں۔

پھر روزے میں اس کی بھی پوری رعایت رکھی گئی ہے کہ انسان دنیاوی نعمتوں اور مصلحتوں سے فائدہ اٹھاتے ہوئے اخروی زندگی کے لئے بھی کچھ مفید کام کر سکے جو اسے نقصان نہ پہنچائیں۔ اسی طرح اللہ تعالیٰ نے اس میں اعتکاف کو م مشروع قرار دیا ہے تاکہ بندہ کامل خود بخود اللہ تعالیٰ کی طرف مائل اور اس کی عبادت کا عادی و شو قین ہو جائے اور غیر اللہ سے اس کی توجہ ہٹ جائے اور دنیاوی جنگجوں سے دور ہو کر اللہ تعالیٰ کے قرب کے لئے یکسو اور اسی سے مانوس ہو جائے۔ اور یہی انسیت بندہ کو قبر کی وحشت میں کام آئے گی۔

در اصل اعتکاف کا بڑا مقصد یہی ہے اور چونکہ یہ مقصد اسی طرح حاصل ہو سکتا ہے کہ اعتکاف رمضان میں ہو، اس لئے اعتکاف کو اس کے آخری عشروں میں مشروع کیا گیا ہے۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے روزے ہی کے ساتھ اعتکاف کا ذکر کیا ہے اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے

بھی روزہ کے بغیر اعتکاف نہیں فرمایا ہے۔

رہا مسئلہ قلت کلام کا تو اس کا حکم اس لئے ہے کہ شریعت نے امت کو تمام ایسی یاتوں سے زبان بند رکھنے کا حکم دیا ہے جو آخرت میں اس کے لئے مفید نہ ہوں۔

رہا زیادہ سونے سے بھی ممانعت کا حکم تو شریعت نے رات کی نماز کا حکم دیا ہے جو فضول جانے سے زیادہ بہتر اور مفید ہے۔ قیام اللیل معتدل قسم کی عبادت ہے جو دل اور جسم دونوں کے لئے مفید ہے اور بندے کے ذاتی مصلح اور کاموں میں رکاوٹ بھی نہیں پیدا کرتی۔

اہل ریاضت و سلوک کے مجاہدوں کا دار و مدار ان ہی چار چیزوں پر ہے اور اس سے بڑھ کر خوش نصیب کون ہے جو نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کے طریقہ پر گامزن رہے اور غلوکرنے والوں یا کوتائی کرنے والوں کی راہ اور طریقہ سے پرہیز کرے۔

چونکہ ہم پہلے روزہ اور قیام اللیل اور کلام کے مختلف مسنون طریقہ کا ذکر کر چکے ہیں اس لئے اب اعتکاف کے مسنون طریقہ بیان کریں گے۔

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم رمضان کے آخری عشرہ میں اعتکاف کیا کرتے تھے اور یہ سنت طیبہ وفات تک جاری رہی۔ ایک مرتبہ آپ نے رمضان میں اعتکاف نہیں کیا تو اس کی قضاشوال میں فرمائی۔ ایک دفعہ آپ نے رمضان کے پہلے عشرہ میں اور ایک مرتبہ درمیانی عشرہ میں اور ایک مرتبہ آخری عشرہ میں اعتکاف کیا۔ شب قدر اسی میں تلاش کرتے تھے۔ آخر میں یہ معلوم ہوا کہ شب قدر رمضان کے آخری عشرہ میں ہے تو آپ اس میں تلاش کرتے تھے۔ اعتکاف آپ پوری زندگی میں پابندی سے کرتے تھے اور اس کے لئے مسجد میں جھوٹا سے خیسہ لگادیا جاتا تھا اور تمہائی میں رب العزت کے حضور بیٹھے رہتے تھے۔

جب آپ اعتکاف کا ارادہ فرماتے تو فخر کی نماز کے بعد خیسہ میں داخل ہو جاتے۔ ایک مرتبہ آپ کے حکم سے آپ کا خیسہ لگایا گیا، تو ازاد اون مطررات نے بھی اپنے اپنے خیسے لگوائے، آپ جب فخر کی نماز سے فارغ ہوئے تو ان خیموں کو دیکھ کر اپنا خیسہ کھولنے کا حکم دے دیا، اور اس سال آپ نے رمضان میں اعتکاف ملتوی کر دیا۔ پھر شوال کے ابتدائی عشرہ میں اعتکاف فرمایا۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم ہر سال دس دن اعتکاف فرماتے تھے مگر وفات کے سال بیس دن اعتکاف کیا۔ آپ حضرت جبریل کے ساتھ قرآن کا ایک دور فرماتے تھے لیکن وفات کے سال دو مرتبہ دور فرمایا، اور اسی طرح ہر سال قرآن آپ پر ایک مرتبہ پیش کیا جاتا، اور وفات کے سال دو مرتبہ پیش کیا گیا۔

جب اعتکاف کی حالت میں ہوتے تو مسجد سے باہر نہ نکلتے حتیٰ کہ گھر میں بھی بغیر خاص ضرورت کے نہ جاتے لیکن یہ ضرور ہوتا کہ سر حضرت عائشہ کے جھروں میں کر دیتے وہ باوجود ایام سے ہونے کے اسے دھوتیں اور بالوں میں لکھی کر دیتیں۔

اور بعض ازواج مطہرات خیمہ میں بھی آتی تھیں مگر بجز بات چیت کے ان سے اور کوئی سروکار نہ رکھتے تھے اور جب وہ چلنے کے لئے کھڑی ہوتیں تو اپسی پر ان کی مشایعت بھی کرتے تھے اور یہ رات میں ہوا کرتا تھا۔

آپ اعتکاف کے دوران ازواج مطہرات کے ساتھ مباشرت نہیں کرتے تھے اور نہ بوسہ وغیرہ لیتے تھے۔ اعتکاف کے دوران آپ کا بستر اور چاربائی اعتکاف کی جگہ رکھ دی جاتی تھی۔

جب کسی ضرورت کے لئے نکلتے تو راستے میں کسی مریض کی عیادت بھی کر لیتے تھے۔ ایک مرتبہ آپ نے ترکی قبیل میں اعتکاف کیا جس کے اندر چٹائی بچھی ہوتی تھی (یا اس پر چٹائی ڈال دی)۔ یہ تمام باتیں اس لئے تھیں کہ اعتکاف کا اصل اور اس کی روح حاصل ہو۔ بخلاف آجکل کے جاہل لوگوں کے اپنی جائے اعتکاف کو میل ملاپ کی جگہ اور زائرین کے لئے مجلس بنا لیتے ہیں پھر اس کے بعد دنیا بھر کی باتیں کرتے ہیں۔ اس میں اور اعتکاف نبوی میں بہت بڑا فرق ہے۔

فصل (۲۹)

## آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے حج اور عمرہ کا طریقہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ہجرت کے بعد چار عمرے کئے، اور وہ سب کے سب ذی القعدہ کے میں تھے۔ (سوائے اس عمرہ کے جو آپ نے حجتۃ الوداع کے ساتھ ادا کیا)

پہلا عمرہ : حدیبیہ کا، سنہ ۶ ہجری میں ادا کیا، اس موقع پر مشرکین نے خانہ کعبہ کے پاس جانے سے روک دیا تھا، چنانچہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اور صحابہ کرام نے اس جگہ جہاں پر روکے گئے تھے، قرانی کی اور سرمنڈا کرا ہرام کھول دیا۔

دوسرा عمرہ : تقییہ کا، جو پہلے عمرے کے بعد والے سال میں ادا کیا، اس وقت آپ صلی اللہ علیہ وسلم کہ مکرمہ میں داخل ہوئے اور تین دن قیام فرمادکرو اپس ہوئے۔

تیسرا عمرہ : جو آپ نے حج کے ساتھ ادا فرمایا۔

چوتھا عمرہ : جو آپ نے بعرانہ سے ادا فرمایا۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے جتنے عمرے کئے، سب تک مکرمہ میں داخل ہوتے ہوئے کئے، یہ ثابت نہیں کہ تک میں ہوں اور عمرہ کرنے کے لئے باہر گئے ہوں، جیسا کہ آج کل لوگ کرتے ہیں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نبوت سے مشرف ہونے کے بعد تک میں تیرہ سال مقیم رہے لیکن یہ ثابت نہیں کہ آپ نے تک سے باہر نکل کر عمرہ کیا ہو، صرف حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کو آپ نے تعمیم سے احرام باندھ کر عمرہ کرنے کی اجازت دی تھی کیوں کہ وہ ایام حیض کی وجہ سے حج سے پہلے اپنے قافلہ کے ساتھ عمرہ نہیں کر سکتی تھیں، آپ نے ان کی دلخوبی کے لئے حج کے بعد اس عمرہ کی اجازت دی تھی۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے سارے عمرے حج کے میتوں میں کئے، اس میں مشرکین کے اس نظریہ کی تردید مقصود تھی کہ حج کے میتوں میں عمرہ کروہ ہے، اور اس سے یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ ان میتوں میں عمرہ کرنا ماہ ربیع میں عمرہ کرنے سے افضل ہے۔

رہا رمضان کا عمرہ تو صحیح حدیث سے ثابت ہے کہ ”رمضان کا عمرہ حج کے برابر ہوتا ہے“ باوجود اس اہمیت کے آپ کے اس ماہ میں عمرہ کرنے کی یہ توجیہ کی جاسکتی ہے کہ آپ رمضان میں عمرہ سے زیادہ دوسری عبادتوں میں مشغول رہا کرتے تھے اور اس میں نہ کر کے امت پر رحمت و سولت کرنا مقصد تھا، کیونکہ اگر آپ رمضان میں عمرہ کر لیتے تو ساری امت اس سنت پر عمل کرنے کے لئے بڑھ چڑھ کر حصہ لیتی، اس طرح عمرہ اور روزے میں جمع کرنا مشکل ہو جاتا، آپ نے بہت سی پسندیدہ عبادتوں کو مخفی اس لئے چھوڑ دیا ہے کہ کہیں امت کا اس پر عمل کرنا دشوار نہ ہو جائے۔

آپ سے سال میں ایک عمرہ سے زائد کرنا ثابت نہیں ہے اور اس میں بھی کوئی اختلاف نہیں کہ ہجرت کے بعد سنہ ۱۰ ہجری کے علاوہ آپ نے کوئی حج نہیں کیا۔

جب حج کی فرضیت نازل ہوئی تو بیکری کی تاخیر کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم حج کے لئے تیار ہو گئے کیونکہ حج سنہ ۹ ہجری یا ۱۰ ہجری میں فرض ہوا، اللہ تعالیٰ کا ارشاد گرامی ہے :

﴿وَأَتَتُوا الْمَعْجَنَ وَالْعُمَرَةَ لِلَّهِ﴾

حج اور عمرہ کو اللہ کے لئے پورا کرو۔

یہ آیت سنہ ۲ ہجری میں نازل ہوئی تھیں جیسا کہ صاف ظاہر ہے اس سے فرضیت حج ثابت نہیں ہوتی، اس میں صرف اس قدر فرمایا ہے کہ جب حج و عمرہ کی نیت گرلو تو اسے پورا کرو۔

جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حج کا عزم فرمایا اور لوگوں کو معلوم ہوا تو سب نے تیاریاں شروع کر دیں تا کہ آپ کا شرف میت حاصل کریں، مدینہ کے مضافاتی علاقے کے لوگوں کو جب یہ خبر پہنچی تو وہ بھی گروہ درگروہ اسی مقصد سے آنا شروع ہو گئے، راستے میں بھی لوگوں کی جماعتیں جو حد شمارے خارج تھیں، شریک قافلہ ہوتی گئیں، آگے پیچھے، دائیں، بائیں، حد نظر تک خلقت نظر آرہی تھی۔

مدینہ سے آپ ۲۲ ذی القعده کو ظریکی چار رکعت نماز پڑھ کر روانہ ہوئے، روانگی سے قبل ایک خطبہ دیا، جس میں احرام اور اس کے واجبات و سنن کی تعلیم دی، پھر اندر تشریف لے گئے، تیل لگایا، کنگھی کی، لفگی باندھی، چادر اور ڈھنی اور مقام ذو الحلیفہ پہنچ کر عصر کی دو رکعت نماز پڑھی پھر رات بھر یہیں قیام فرمایا، یہاں آپ نے پوری پانچ نمازیں پڑھیں، عصر، مغرب، عشاء اور دوسرے دن فجر اور ظہر، تمام ازواج مطررات ہمراہ اور رفق سفر تھیں، ایک ایک کر کے آپ سب کے یہاں تشریف لے گئے، جب احرام باندھنے کا ارادہ کیا تو دوسرا غسل کیا، حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے بدن

اور سر پر خوبیوں کا یہاں تک کہ آپ کی ڈاڑھی اور مانگ میں عطر کے اثرات نظر آرہے تھے، جسے آپ نے دھیا نہیں، پھر چادر اور لٹکی سے احرام باندھا پھر ظہر کی در کھیس پڑھنے کے بعد مسلسل پر بیٹھے ہی حج و عمرہ کے لئے باواز بلند تکمیل کی، اس وقت آپ سے یہ منقول نہیں کہ آپ نے احرام کے لئے الگ سے دو رکھیں پڑھیں ہوں۔

احرام سے پہلے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اوتھوں کو ہار پسندیا تھا اور کوہاں کو دامیں طرف سے چر دیا تھا یہاں تک کہ خون رنے لگا۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس وقت حج قرآن کا احرام باندھا تھا جس کے ثبوت میں بیس سے زیادہ حدیثیں آئی ہیں۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے سر کے بالوں کو مغلی وغیرہ لگا کر اس طرح چپکا لیا تھا کہ بکھرنا نہ سکیں۔ پھر مسلسل پر بیٹھ کر تلبیہ فرمایا، پھر اونٹی پر سوار ہو کر حج و عمرہ اور کبھی صرف حج کا تلبیہ کرتے کیوں کہ عمرہ حج کا ایک جزء ہے، اس وجہ سے بعض لوگ آپ کے حج کو قرآن کرتے ہیں، بعض حج تمعن کرتے اور بعض افراد کرتے ہیں۔ ابن حزم کا یہ قول کہ آپ نے ظہر سے پہلے احرام باندھا تھا، وہم ہے، صحیح بات یہ ہے کہ آپ نے ظہر کے بعد احرام باندھا تھا، چنانچہ کسی سے بھی ظہر سے پہلے احرام باندھنا منقول نہیں، پتہ نہیں یہ کیسے ان کو دھوکہ ہو گیا۔

پھر آپ نے ان الفاظ سے تلبیہ کیا :

«لَبَيِّكَ اللَّهُمَّ لَبَيِّكَ، لَبَيِّكَ لَا شَرِيكَ لَكَ لَبَيِّكَ، إِنَّ الْحَمْدَ وَالنِّعْمَةَ لَكَ، وَالْمُلْكَ، لَا شَرِيكَ لَكَ»

اے اللہ حاضر ہوں، حاضر ہوں، تیرا کوئی شریک نہیں، میں حاضر ہوں، ہر طرح کی تعریف اور نعمتیں تیرے ہی لئے ہیں، حکومت بھی تیری ہی ہے، تیرا کوئی ساجھی نہیں۔

یہ تلبیہ آپ نے باواز بلند کیا یہاں تک کہ تمام صحابہ نے اسے سن لیا، آپ نے حسب فرمان باری تعالیٰ انہیں یہ حکم دیا کہ وہ بھی بلند آواز سے تلبیہ کیں۔

یہ سفر حج آپ نے سواری پر کیا، جس پر کجا وہ رکھا ہوا تھا۔ کجا وہ اور ہودج وغیرہ میں بیٹھنے پر علماء میں قدرے اختلاف ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے صحابہ کرام کو حج کی تینوں قسموں، قرآن، تمعن، افراد جس کا وہ چاہیں،

احرام باندھنے کا اختیار دے دیا تھا، پھر کہ سے قریب ہونے کے وقت قرآنی کا جانور ساتھ نہ رکھنے والے حضرات کو حکم دیا کہ عمرو کر کے احرام کھول دیں اور حج قرآن کی نیت ختم کر دیں، پھر مردہ کے پاس چیخ کر اس کو لازمی قرار دے دیا۔

مقام شرف میں حضرت ابو بکر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی الہیہ اسماء بنت عمیس کے یہاں پچھے پیدا ہوا ہے، یہ نبی مولود حضرت محمد بن ابو بکر تھے، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کو حکم دیا کہ غسل کر لیں، سفر جاری رکھیں اور احرام باندھ لیں اور تلبیہ کہتی رہیں۔

اس واقعہ سے تین چیزیں ثابت ہوئیں، محرم کے لئے غسل جائز ہے، ایام حیض میں عورت غسل کر سکتی ہے، ایام حیض میں عورت احرام باندھ سکتی ہے۔

پھر آپ لبیک کا مذکورہ ترانہ پڑھتے ہوئے آگے بڑھے اور صحابہ کرام بھی قدرے کی دنیادتی کے ساتھ اس کو دہراتے رہے لیکن آپ نے کسی پر نکرنا فرمائی۔

مقام روحاء میں جب یہ قافلہ پہنچا تو آپ نے ایک زخمی نیل گائے دیکھی، آپ نے صحابہ سے فرمایا اسے چھوڑ دو ممکن ہے اس کا مالک آجائے، اتنے میں وہ آگیا اور اس نے عرض کیا، یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! آپ کو پورا اختیار ہے، پھر آپ نے حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کو حکم دیا تو انسوں نے سب میں تقسیم کر دی۔

اس واقعہ سے ثابت ہوتا ہے کہ محرم غیر محرم کا شکار کیا ہوا جانور کھا سکتا ہے۔ بشرطیکہ اس کے لئے شکار نہ کیا گیا ہو، یہ بھی معلوم ہوا کہ شکار کی طلیت کے لئے صرف اثبات صحیح ہے۔

پھر جب آپ مقام اٹھایے جو کہ رویش اور عرج کے درمیان والا علاقہ ہے، پچھے تو ایک درخت کے سایہ میں ایک ہرن دکھائی دیا جو تیر سے زخمی تھا، آپ نے وہاں ایک شخص کو کھڑے ہو جانے کا حکم دیا تا کہ کوئی نقصان نہ پہنچا سکے، ہرن اور نیل کے درمیان فرق کا سبب یہ تھا کہ یہاں اس کا علم نہ تھا کہ شکار کرنے والا غیر محرم ہے۔

پھر آپ مقام عرج پچھے، آپ صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت ابو بکر کی سواری ایک ہی تھی، اتنے میں حضرت ابو بکر کا غلام بغیر اونٹ کے پہنچا تو انسوں نے دریافت کیا کہ اونٹ کھاں ہے تو اس نے کہا کہ گم ہو گیا تو حضرت ابو بکر نے کہا ایک ہی اونٹ تھا اسے بھی گم کر دیا، پھر اس کی پٹائی کرنے لگے، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مسکراتے ہوئے فرمایا ”دیکھو یہ حالت احرام میں کیا کر رہے ہیں۔“

پھر آپ وہاں سے چل کر مقام ابواء پر پہنچے تو حضرت صعب بن جثامة نے آپ کی خدمت میں نیل گائے کی ران پیش کی تو آپ نے اسے یہ کہہ کر واپس کر دیا کہ ہم اسے محض محرم ہونے کی وجہ سے لوٹا رہے ہیں۔

جب آپ وادی عسفان کے پاس سے گزرے تو حضرت ابو بکر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے دریافت فرمایا یہ کون سی وادی ہے تو انہوں نے عرض کیا، وادی عسفان ہے تو آپ نے فرمایا اس وادی سے حضرت ہود اور حضرت صالح سرخ اوتھوں پر بیٹھ کر گزرے ہیں تاکہ حج بیت اللہ سے مشرف ہوں، امام احمد نے اسے روایت کیا ہے۔

جب آپ مقام سرف پر پہنچے تو حضرت عائشہ کو ماہواری شروع ہو گئی۔ آپ نے اس جگہ صحابہ کرام سے فرمایا، جس شخص کے پاس قربانی کا جانور نہ ہو تو اس کو چاہیے کہ وہ صرف عمرہ کا احرام باندھے (یعنی عمرہ کرنے کے بعد حلال ہو جائے) اور جس شخص کے پاس قربانی کا جانور ہو تو وہ یہ نہ کرے، یہ اختیار میقات کے پاس والے اختیار سے بڑھ کر تھا، پھر جب آپ مکہ مکرمہ پہنچ گئے تو جن کے پاس قربانی کا جانور نہ تھا، انہیں لازمی طور پر حکم دے دیا کہ اسے عمرہ میں تبدیل کر دیں اور عمرہ کے بعد حلال ہو جائیں، اور جس کے پاس جانور ہو تو وہ احرام میں رہیں، حضرت سراقو بن مالک نے سوال کیا کہ یہ حکم صرف اسی عمرہ کے ساتھ خاص ہے یا یہ شکر کے لئے، تو آپ نے فرمایا کہ یہ شکر کے لئے ہے۔

پھر آپ مقام ذی طوی (جو زاہر کے کنوں سے مشہور ہے) پر پہنچے، وہاں چار ذی الحجه اتوار کی شب گذاری اور فجر کی نماز ادا کر کے غسل فرمایا اور مکہ مکرمہ کے لئے روانہ ہو گئے، کہ میں آپ جو نے متعلق بلند کھائی میں دن کے وقت داخل ہوئے، لیکن عمرہ کے موقع پر آپ نیشی علاقے سے داخل ہوئے تھے، پھر آپ آگے بڑھے اور چاشت کے وقت مسجد میں داخل ہوئے۔

امام طبری نے ذکر کیا ہے کہ آپ باب عبد مناف سے جسے باب نبی نیشہ کہا جاتا ہے، داخل ہوئے تھے، امام احمد فرماتے ہیں کہ آپ جب دارالعلی سے داخل ہوئے تو بیت اللہ کو سامنے کر کے دعا فرماتے، امام طبری نے یہ بھی ذکر کیا ہے کہ جب آپ بیت اللہ کو درکھتے تو یہ دعا پڑھتے تھے :

«اللَّهُمَّ زِدْ هَذَا الْبَيْتَ تَشْرِيفًا، وَتَعْظِيْمًا، وَذِكْرِيْمًا، وَمَهَابَةً»

اسے اللہ اس گھر کو اور زیادہ عزت و عظمت اور بزرگی اور رعب عطا فرمایا۔

ایک اور مرسل روایت میں یہ مذکور ہے کہ آپ بیت اللہ کو دیکھ کر ہاتھ اٹھاتے، اللہ اکبر کہتے اور یہ دعا پڑھتے تھے :

«اللَّهُمَّ أَنْتَ السَّلَامُ وَمِنْكَ السَّلَامُ، حَيَّنَا رَبَّنَا بِالسَّلَامِ، اللَّهُمَّ زِدْ هَذَا النَّبِيَّتَ تَشْرِيفًا وَتَعْظِيْمًا وَتَكْرِيْمًا وَمَهَابَةً وَزِدْ مَنْ حَجَّةً، أَوْ أَعْتَمِرْهُ تَكْرِيْمًا وَتَشْرِيفًا وَتَعْظِيْمًا وَبَرَّاً»

اے اللہ تو سلام ہے اور بھی سلامتی ہے، ہمیں سلامتی دے، اے اللہ اس گھر کو اور زیادہ عزت، عظمت، کرامت اور رعب دے، اور جو اس کا حج یا عمرہ کرے اسے بھی عزت، کرامت، عظمت اور نیکی عطا کر۔

جب آپ مسجد حرام میں داخل ہوئے تو بیت اللہ کے پاس تشریف لائے اور تھیت المسجد نہیں پڑھی کیونکہ یہاں طواف ہی تھیت المسجد ہے، جب حجر اسود کے بال مقابل ہوئے تو اسے بوسہ دیا اور کوئی مراحت نہ فرمائی اور نہ رکن یہاں کی طرف بڑھے اور نہ ہاتھ اٹھا کر اشارہ کیا، اور نہ آپ نے یہ کہا کہ طواف سے میری یہ نیت ہے اور نہ اس سے پسلے اللہ اکبر کہا، اور نہ حجر اسود کی طرف پورے جسم کو سامنے کیا پھر مڑ کر اس کو اپنی داخنی طرف کیا ہو، بلکہ اس کے سامنے آگر بوسہ لیا پھر دائیں جانب چلے، اس وقت آپ باب کعبہ کے پاس یا میزاب کے نیچے یا کعبہ کی پشت پر یا گوشوں کے پاس کھڑے ہو کر کوئی مخصوص دعا نہیں فرمائی اور نہ طواف کے دوران کوئی ممکن دعائیں مخصوص فرمائیں، البتہ دونوں رکن کے درمیان آپ سے یہ دعا پڑھنا ثابت ہے :

«رَبَّنَا مَا إِنْسَانٌ فِي الدُّنْيَا كَاحْسَنَهُ وَفِي الْآخِرَةِ حَسَنَهُ وَفَقَاتَ عَذَابَ النَّارِ»

[البقرة: ٢٠١]

اے ہمارے رب ہمیں دنیا میں بھی بھلائی دے اور آخرت میں بھی بھلائی دے اور ہمیں دوزخ کے عذاب سے بچل۔

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے طواف کے تین چکروں میں رمل کیا یعنی چھوٹے چھوٹے قدم رکھتے ہوئے چلے اور انبیاء کیا یعنی داہنا مونڈھا کھول کر بائیں مونڈھے پر چادر ڈالدی، اسی طرح داہنا کندھا کھلا ہوا اٹھا اور بیاں ڈھکا ہوا، آپ جب حجر اسود کے سامنے ہوتے تو اس کی طرف اشارہ کرتے اور اسے خمہار عصاء سے چھو کر اسے بوسہ دیتے تھے۔

آپ سے ثابت ہے کہ آپ نے رکن یمانی کا بھی اسلام کیا ہے لیکن بوسہ دینا ثابت نہیں ہے اور نہ اسلام کے بعد ہاتھ کو بوسہ دینا ثابت ہے۔ آپ سے جمر اسود کو بوسہ دینا ثابت ہے اور یہ بھی ثابت ہے کہ آپ نے اس کا ہاتھ سے اسلام کیا ہے یعنی اس کو ہاتھ سے چھو کر ہاتھ کو بوسہ لے لیا ہے، اور یہ بھی ثابت ہے کہ اسے عصاء سے چھوا ہے، اس طرح یہ کل تین صورتیں ثابت ہیں۔

امام طبرانی نے ایک معتبر حوالے سے ذکر کیا ہے کہ آپ جب رکن یمانی کو چھوتے تو بسم اللہ و اللہ اکبر کہتے تھے اور جب جمر اسود کے پاس پہنچتے تو اللہ اکبر کہتے تھے اور جمر اسود اور رکن یمانی کے علاوہ کسی اور حصہ کو چھوٹا نہیں۔

جب آپ طواف سے فارغ ہوئے تو مقام ابراہیم کے پیچے آئے اور یہ آیت پڑھی۔

﴿وَأَنْجَدُوا مِنْ مَّقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلِّي﴾ [البقرة: ١٢٥]

مقام ابراہیم کو مصلی بنا لیجئے۔

پھر دو رکعت نماز پڑھی، پہلی رکعت میں سورہ فاتحہ کے بعد سورہ الکافرون اور دوسری رکعت میں سورہ اخلاص تلاوت فرمائی، ان آیات سے یہ مراد تھی کہ یہ تمام کام اللہ ہی کے لئے ہے، نماز سے فارغ ہونے کے بعد جمر اسود کے پاس تشریف لائے اور اس کا بوسہ لیا، پھر سامنے کے دروازے سے صفا کی طرف نکل آئے اور قریب ہو کر یہ آیت کریمہ تلاوت فرمائی :

﴿إِنَّ الصَّفَّا وَالْمَرْوَةَ مِنْ شَعَابِ اللَّهِ﴾ [البقرة: ١٥٨]

صفا اور مروہ اللہ کی نشانیاں ہیں۔

پھر فرمایا :

«أَبْدَأْ بِمَا بَدَأَ اللَّهُ بِهِ»

میں بھی اس سے شروع کر تاہوں جس سے اللہ نے شروع کیا۔

پھر کوہ صفا پر چڑھ کر بیت اللہ کی طرف رخ کیا اور اللہ اکبر کہہ کر یہ دعا پڑھی :

«لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُنْكَرُ، وَلَهُ الْحَمْدُ، وَهُوَ عَلَى كُلِّ  
شَيْءٍ قَدِيرٌ، لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ، أَنْجَزَ وَعْدَهُ، وَنَصَرَ عَبْدَهُ، وَهَزَمَ  
الْأَخْزَابَ وَحْدَهُ»

اللہ واحد کے سوا کوئی خدا نہیں، اس کی عملداری ہے، اسی کے لئے ستائش ہے اور وہی ہرجیز

پر قادر ہے، اللہ واحد کے سوا کوئی خدا نہیں، اس نے اپنا وعدہ پورا کیا، اپنے بندہ کو فتحیاب کیا اور تمام جماعتوں کو تھا فیکست دی۔

اس طرح تین مرتبہ یہ دعائیں فرمائیں پھر سعی کرتے ہوئے مروہ کی طرف چلے، نیب میں پہنچ کر دوڑنے لگے جب وادی سے نکل آئے تو معمول کے مطابق چلنے لگے۔

جب مروہ پہنچے تو اس پر چڑھ کر بیت اللہ کا رخ کر کے اللہ تعالیٰ کی عکسیرو توحید بیان کی اور جو صفا پر دعائیں کی تھیں، یہاں پر بھی کیں۔

جب صفا مروہ کی سعی سے فارغ ہو گئے تو ان تمام لوگوں کو جن کے ہمراہ قربانی کے جانور نہ تھے، ہدایت کی کہ اب احرام اتار دیں اور پوری طرح سے حلال ہو جائیں کیونکہ عمرہ کے ارکان پورے ہو گئے اور آٹھویں ذی الحجه تک اسی طرح رہیں اور چونکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ قربانی کا جانور تھا اس لئے اپنی نسبت فرمایا اگر پہلے سے یہ معلوم ہوتا تو قربانی کا جانور ساتھ ہرگز نہ لاتا اور صرف عمرہ کا احرام باندھتا، اسی جگہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بال منذوانے والوں کے لئے تین مرتبہ اور بال چھوٹے کرنے والوں کے لئے ایک مرتبہ دعاء مغفرت فرمائی۔

ازواج مطہرات نے احرام کھول دیا تھا لیکن حضرت عائشہ ماہواری کی مجبوری کی وجہ سے ایسا نہ کیں۔

آپ نے ان تمام لوگوں کو جن کے ساتھ قربانی کے جانور تھے، احرام میں باقی رہنے کا حکم دیا اور جن کے ساتھ نہیں تھا انہیں احرام کھولنے کا حکم دیا۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مکہ مکرمہ میں چار دن قیام کے دوران نماز قصر ادا فرماتے رہے اور جعرات کے دن چاشت کے وقت مسلمانوں کے ساتھ منی تشریف لے گئے جنہوں نے احرام کھول دیا تھا، وہ اپنے گھروں سے صحیح کا احرام باندھ کر نکلے، اس وقت وہ مسجد حرام نہیں گئے، جب آپ منی پہنچے تو وہاں ظہرو عصر کی نماز ادا کی اور وہیں شب گذاری، جب صحیح ہوئی تو عرفات کو روانہ ہوئے اور شب کا راست اخیار فرمایا، صحابہ کرام میں سے بعض تلبیسہ کہہ رہے تھے اور بعض عکسیرو تھے، آپ دونوں کو سن رہے تھے مگر کچھ نہ کہتے تھے۔

عرفات کے مشرقی حصہ میں مقام نمرہ کے پاس آگئے تھے، خیبر نصب کر دیا گیا، اس میں آپ نے قیام فرمایا، سورج ڈھلنے کے بعد تصویاء اونٹی پر سوار ہو کر وادی عزہ کے نیبی حصہ تک گئے۔

اسی مقام سے سواری ہی پر بیٹھے ایک عظیم الشان خطبہ دیا اس میں آپ نے اسلامی اصول و قواعد کی وضاحت کی اور جاہلی رسم و رواج کی تردید فرمائی، جان و مال، عزت و آبرو کی حرمت کا اعلان فرمایا، جسے دوسرے اہل مذاہب نے بھی تسلیم کیا تھا۔

اسی خطبہ میں جاہلی معاملات اور سود کے خاتمہ کا اعلان فرمایا، اور عورتوں کے ساتھ حسن سلوک کی تائید فرمائی، ان کے حقوق اور فرائض کو بتایا اور یہ بتایا کہ خوراک اور پوشک ان کا حق ہے لیکن اس کی کوئی تحسین و تجدید آپ نے نہیں فرمائی، شوہر کو آپ نے یہ اجازت دی کہ اگر پیوی اس کی اجازت کے بغیر کسی مرد کو گھر میں داخل کرے تو اسے مار سکتا ہے۔

اس خطبہ میں آپ نے امت کو تمک بالقرآن کا حکم دیا اور بتایا کہ جب تک مسلمان قرآن کو تھامے رہیں گے، مگر اہ نہیں ہوں گے، پھر آپ نے فرمایا کہ صحابہ سے رسول کے متعلق پوچھا جائے گا اور دریافت کیا کہ وہ کیا جواب دیں گے اور کس چیز کی گواہی دیں گے؟ صحابہ نے عرض کیا کہ ہم گواہی دیں گے کہ پیشک آپ نے رسالت کا حق ادا فرمادیا اور امت کو نصیحت فرمائی، احکام اسلام، بحسن و خوبی پہنچا دیئے تو اس پر آپ نے آسمان کی طرف انگلی اٹھائی اور تین مرجب اللہ تعالیٰ کو گواہ بتایا اور صحابہ کرام کو حکم دیا کہ جو موجود ہیں وہ غیر موجود تک آج کی بات پہنچا دیں، اس موقع پر آپ نے ایک ہی خطبہ دیا، درمیان میں بیٹھے نہیں۔

جب آپ نے خطبہ ختم کیا تو حضرت بلال کو اذان دینے کا حکم دیا چنانچہ اذان اور اقامت ہوئی پھر آپ نے سری قراءت سے ظہر کی دو رکعت ادا کی اور یہ جمعہ کا دن تھا، اس سے یہ معلوم ہوا کہ مسافر پر جمعہ کی نماز فرض نہیں پھر دوبارہ اقامت ہوئی اور آپ نے عصر کی بھی دو رکعتیں ادا فرمائیں، آپ کے ہمراہ اہل مکہ بھی تھے، انہوں نے بھی قصر اور جمع کر کے نماز ادا کی اور اس سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ سفر قصر میں مسافت کی تعداد متعین نہیں۔

جب آپ نماز سے فارغ ہو گئے تو میدان عرفات ہی میں پہاڑ کے دامن میں چٹانوں کے پاس قبہ رخ سواری ہی پر اس طرح کھڑے ہوئے کہ جمل مشاہد آپ کے سامنے تھا اور سورج غروب ہونے تک دعا و گریہ زاری میں مصروف رہے اور لوگوں کو حکم دیا کہ وادی عرنہ سے ہٹ جائیں، اور مزید فرمایا کہ عرفات پورے کا پورا جائے وقوف ہے اور لوگوں کو حکم دیا کہ وہ اپنے اپنے مشاعر میں ٹھہرے رہیں اور وہیں وقوف کریں کیونکہ یہ حضرت ابراہیم کی میراث ہے۔

دعاوں میں آپ اپنا ہاتھ سینے تک اٹھا لیتے تھے جس طرح کوئی مسکین کھانا مانگ رہا ہو، اس موقع پر ارشاد فرمایا کہ ”بہترن دعا عرفات کی دعا ہے۔“

عرفات میں آپ کی دعاوں میں سے یہ دعائیں منقول ہیں :

اللَّهُمَّ إِنَّكَ تَسْمَعُ كَلَامِي، وَتَرَى مَكَانِي، وَتَعْلَمُ سِرَّي، وَعَلَانِيَّتِي  
وَلَا يَخْفَى عَلَيْكَ شَيْءٌ مِّنْ أَمْرِي أَنَا الْبَائِسُ الْفَقِيرُ، الْمُسْتَغِيثُ الْمُسْتَجِيرُ،  
الْوَاجِلُ الْمُشْفِقُ، الْمُقْرِرُ الْمُعْتَرِفُ بِذُنُوبِهِ أَسْأَلُكَ مَسَأَةَ الْمِسْكِينِ، وَأَبْتَهِلُ  
إِلَيْكَ ابْتِهَالَ الْمُذْنِبِ الدَّلِيلِ، وَأَدْعُوكَ دُعَاءَ الْخَائِفِ الْمُضَرِّيرِ مِنْ  
خَضَعْتُ لَكَ رَقْبَتُهُ، وَفَاضَتْ لَكَ عَيْنَاهُ وَذَلَّ جَسَدُهُ، وَرَغِمَ أَنْفُهُ لَكَ،  
اللَّهُمَّ لَا تَجْعَلْنِي بِدُعَائِكَ رَبُّ شَقِيًّا، وَكُنْ بِي رَوْفًا رَحِيمًا يَا خَيْرَ  
الْمَسْئُولِينَ وَيَا خَيْرَ الْمُعْطِينَ

اللہ تو ہی میری بات سنتا ہے، میرے مقام کو دیکھتا ہے، میرے ظاہر و باطن کو جانتا ہے، تجھ سے میرا کوئی معاملہ پوشیدہ نہیں، میں محتاجِ مد اور بناہ کا طالب ڈرنے والا اور گناہوں کا اعتراف کرنے والا ہوں، تجھ سے مسکین کی طرح مانگتا ہوں اور ذمیل و گنگار کی طرح عاجزی کرتا ہوں، ڈرنے والے کی طرح تجھے پکارتا ہوں، جس کی گردن تیرے سامنے جھکلی ہے، آنکھیں بہ رہی ہیں، جسم ذمیل ہے اور ناک خاک آلووہ ہے، مجھے دعا کے بعد محروم نہ فرمایا، اور میرے ساتھ شفقت و رحمت کا معاملہ فرمایا، اے بہترن مسؤول اور بہترن دینے والے (اسے طرائی نے ذکر کیا ہے)۔

نیز آپ کی دعاوں میں یہ بھی ثابت ہے :

اللَّهُمَّ لَكَ الْحَمْدُ كَالَّذِي تَقُولُ، وَخَيْرًا مِمَّا تَقُولُ، اللَّهُمَّ لَكَ صَلَاتِي  
وَسُسْكِي وَمَحْيَايَيِ وَمَمَاتِي، وَإِلَيْكَ مَأْبِي، وَلَكَ رَبِّي تُرَاثِي، اللَّهُمَّ إِنِّي  
أَعُوذُ بِكَ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ، وَوَسْوَسَةِ الصَّدَرِ، وَشَتَّاتِ الْأَمْرِ، اللَّهُمَّ إِنِّي  
أَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ مَا تَجْهِي، بِهِ الرِّيحُ

اے اللہ تو ہی حمد کے لائق ہے جو ہم کہ سکتے ہیں اور ہمارے نطق و کلام سے بہتر ہے، اے اللہ میری نماز، میری قربانی اور میرا جینا مرنا تیرے ہی لئے ہے، اور تیری طرف ہی لوثاب ہے،

سب کچھ جمع کیا ہوا تیرے لئے ہے، اے اللہ عذاب قبر سے اور دل کے وسوسوں اور پر اگنہہ امور سے تیری پناہ چاہتا ہوں، اے اللہ میں اس شر سے جو آندھی لے کر آئے تیری پناہ چاہتا ہوں، (اے تنہی نے ذکر کیا ہے)۔

امام احمد نے حضرت عمرو بن شعیب کی حدیث سے نقل کیا ہے جو انسوں نے اپنے والد سے اور انسوں نے اپنے دادا سے روایت کی کہ عرفہ کے دن نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی زیادہ تریہ دعا تھی :

«لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ بِيَدِهِ الْخَيْرُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ»

اے خدائے واحد جس کے سوا کوئی معبود نہیں، اس کا کوئی شریک نہیں، اسی کی بادشاہی ہے اور اس کی حمد ہے، اس کے ہاتھ میں بھلائی ہے اور وہ ہر چیز پر قدرت رکھتا ہے۔  
ان دعاوں کی سند میں کچھ کمزوری ہے۔

اس مقام پر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر یہ آیت کریمہ نازل ہوئی :

﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ وَأَتَمَّتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيَتُ لَكُمْ أَلْيَسْلَمَ دِيْنًا﴾

[المائدة: ٢]

آج ہم نے آپ کا دین مکمل کرو دیا اور آپ پر اپنی نعمت پوری کر دی اور دین اسلام آپ کے لئے پسند کر لیا۔

اس دوران ایک صحابی اپنی سواری سے گر کر جاں بحق ہو گئے تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں دو کپڑوں میں کفن دینے کا حکم فرمایا (یعنی احرام کی چادروں میں) اور ان کو خوشبوونہ لگائی جائے، ان کو پانی اور بیہری کے پتوں سے غسل دیا جائے اور ان کا چہرہ اور سرہ چھپایا جائے اور فرمایا کہ اللہ تعالیٰ ان کو قیامت میں اس طرح لبیک کہتے ہوئے اٹھائے گا۔

اس واقعہ سے بارہ احکام مستحب ہوتے ہیں :

(۱) میت کو غسل دینا واجب ہے۔

(۲) مرنے سے انسان ناپاک نہیں ہوتا، اگر ناپاک ہو جاتا تو غسل سے اس کی نجاست میں اضافہ ہی ہوتا۔

(۳) میت کو پانی اور بیری کے پتوں سے غسل دیا جائے۔

(۴) پاک چیزوں کی آمیزش سے پانی کی قوت طہوریت (صفائی) زائل نہیں ہوتی۔

(۵) حرم کو غسل دینا جائز ہے۔

(۶) حرم کو بھی بیری کے پتوں اور پانی سے غسل دیا جاسکتا ہے۔

(۷) میراث اور قرض دونوں سے تدفین و تغییر مقدم ہے کیونکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے دونوں کپڑوں میں کفن دینے کا حکم دیا اور میراث اور قرض کے متعلق کچھ دریافت نہیں فرمایا۔

(۸) کفن میں دو کپڑوں پر اکتفا کرنا جائز ہے۔

(۹) حرم کو خوبصورگا نا جائز نہیں۔

(۱۰) حرم کا سرچھپانا منع ہے۔

(۱۱) حرم کا چہرہ چھپانا منوع ہے، کچھ صحابہ کرام اس کے جواز کے قائل ہیں اور جو لوگ اس کی اباحت کے قائل ہیں ان ہی کے اقوال سے دلیل پکڑی ہے اور حدیث کے الفاظ «لَا تَحْمِرُوا وَجْهَهُمْ» یعنی اس کا چہرہ نہ چھپاؤ کو غیر محفوظ بتایا ہے۔

(۱۲) موت کے بعد بھی احرام باقی رہتا ہے۔

جب آفتاب غروب ہو گیا اور زردی بھی ختم ہو گئی اور غروب آفتاب میں کوئی شبہ نہیں رہتا تو آپ عرفات سے چل پڑے اور حضرت اسامہ بن زید کو اپنے پیچھے بیٹھا لیا اور سکینت و خاموشی سے چلتے رہے، ناقہ کی لگام اپنی طرف سکھنچ لی بیاس تک کہ اس کا سر کجاوے کے قریب آگیا، اس موقع پر آپ فرم رہے تھے "اے لوگو! سکون و اطمینان سے چلو کیونکہ تیز چلنا نیک نہیں ہے۔" آپ صلی اللہ علیہ وسلم مازین کے راستے سے واپس ہوئے اور سب کے راستے سے عرفات تشریف لائے تھے۔

عید کے موقعوں پر بھی نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی یہی سنت طیبہ تھی کہ آپ راستے بدل دیا کرتے تھے، پھر آپ نے چلنے کا وہ انداز اختیار کیا جسے (سیر عنق) کہتے ہیں۔ یعنی نہ بہت آہستہ نہ بہت تیز، جب آپ کو وسیع میدان نظر آتا تو ذرا تیز ہو جاتے اور جب کسی نیلے پر چکتے تو اُنکی کی باگ قدرے ڈھیلی چھوڑ دیتے تاکہ وہ چڑھ جائے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم سارے راستے میں مسلسل تبیہ کرتے رہتے تھے، راستے میں ایک جگہ آپ نے پیش اپ کر کے وضو فرمایا، حضرت اسامہ نے عرض کیا نماز پڑھنا ہے تو آپ نے فرمایا کہ "جائے نماز

آگے ہے۔ پھر آپ مزدلفہ پہنچے اور نماز کے لئے وضو کیا اور موزن کو اذان دینے کا حکم فرمایا اور اقامت کملوائی پھر مغرب کی نماز ادا کی، نماز کے بعد لوگوں نے سامان اتارا اور سواریوں کو بیٹھایا۔ پھر دوبارہ اقامت کی گئی اور عشاء کی نماز ادا فرمائی، عشاء کے لئے اذان نہیں کی، مغرب و عشاء کے درمیان آپ نے کوئی نماز نہیں پڑھی۔

پھر آپ سو گئے یہاں تک صبح ہو گئی، اس رات آپ نے کوئی عبادت نہیں کی اور نہ عیدین کی راتوں میں آپ سے کوئی عبادت ثابت ہے، اس رات چاند ڈوبنے کے بعد آپ نے کنور اہل و عیال کو فجر سے پہلے منی روائی کا حکم دے دیا اور ان کو تاکید فرمائی کہ آفتاب نکلنے سے پہلے کنکریاں نہ ماریں، جس میں یہ مذکور ہے کہ حضرت ام سلم نے فجر سے پہلے کنکری ماری وہ مغکر ہے۔ امام احمد نے اس کا انکار کیا ہے اور حضرت سودہ وغیرہ کی حدیثیں ذکر کرنے کے بعد فرمایا ہے کہ غور و فکر کرنے کے بعد ان حدیثوں میں ہمیں کوئی تعارض نہیں معلوم ہوا، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے آفتاب نکلنے سے پہلے کنکری مارنے سے بچوں کو روک دیا کیونکہ اس کے لئے ان کا کوئی عذر نہیں، البتہ عورتوں کو آفتاب نکلنے سے پہلے کنکری مارنے کی اجازت اس عذر کی وجہ سے دے دی کہ بعد میں بھیڑ ہو جائے گی اور ان کے لئے اندیشہ ہو جائے گا، احادیث سے یہی ثابت ہے کہ یہاں پر یہاں پر کا عذر ہوتا آفتاب نکلنے سے پہلے کنکری مارنا جائز ہے، لیکن جو شخص طاقت و تدرستی رکھتا ہو اس کے لئے تقدیم جائز نہیں، حدیث سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ روائی میں جلدی چاند ڈوبنے کے بعد ہو گی، آدمی رات میں نہیں، اس کی تحدید کی کوئی دلیل نہیں۔

طلوع فجر کے بعد اول وقت میں نماز فجر ادا فرمائی اور اس کے لئے آذان و اقامت کی گئی، پھر سوار ہو کر مشرح رام کے پاس آئے اور قبلہ رخ ہو کر دعا و تضرع، تکبیر و تلیل و ذکر الہی میں مشغول ہو گئے حتیٰ کہ کافی روشنی ہوئی اور مزدلفہ کی اسی جگہ کھڑے ہو کر یہ فرمایا کہ پورا مزدلفہ و قوف کی جگہ ہے۔

پھر آپ مزدلفہ سے حضرت فضل بن عباس کو پیچھے سواری پر بیٹھا کر چلے اور راستہ بھر تکمیل کئے رہے، اور حضرت اسامة بن زید قریش کی جماعت کے ساتھ ساتھ پیدل جا رہے تھے۔

یہیں راستے میں حضرت عبد اللہ ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو حکم دیا کہ رمی الجمار کے لئے سات کنکریاں جن لیں، جنہیں اسی رات پہاڑ سے نہیں توڑا تھا جس طرح آج کل لوگ لاعلمی میں کرتے ہیں اور نہ ہی رات میں چنی تھی، چنانچہ آپ انہیں اپنے ہاتھ میں اچھالنے لگے اور فرمانے لگے، ایسی ہی

نکریوں سے رمی کرو اور دین میں غلو کرنے سے بچو اور چھپلی قومیں دین میں غلو کرنے کی وجہ سے ہلاک ہوئیں۔

جب آپ وادیِ مصر میں پہنچے تو اونٹنی کی رفتار تیز کر دی، آپ کا طریقہ یہ تھا کہ جب ان مقامات میں بچختے جہاں قوموں پر عذاب نازل ہوا ہے تو آپ تیزی سے نکل جاتے، اس جگہ اصحاب فیل پر عذاب نازل ہوا تھا جس کا واقعہ اللہ تعالیٰ نے قرآن پاک میں ذکر کیا ہے، اسی وجہ سے اس جگہ کا نام وادیِ مصر رکھا گیا، مصر یعنی روک رینا اور اس جگہ ہاتھی کمک میں داخل ہونے سے رک گئے تھے۔

اسی طرح مقامِ حجر سے گزرتے ہوئے بھی آپ نے کیا تھا۔ مصر، منی اور مزدلفہ کے درمیان حد فاصل ہے اور دونوں میں سے کسی میں سے نہیں ہے، اس طرح ”عنة“ عرفات اور مشرح رام کے درمیان حد فاصل ہے، اس طرح دو مشاعر کے درمیان ایک حد فاصل ہے جو نہ اس میں داخل ہے اور نہ اس میں۔

چنانچہ منیِ حرم میں داخل ہے اور مشرب بھی ہے، اور مصر حرم میں داخل تو ہے لیکن مشرن نہیں، اور مزدلفہ حرم بھی ہے اور مشرب بھی ہے، اور عربہِ حل میں ہے اور مشرن نہیں ہے، اور عرفاتِ حل میں داخل ہے اور مشرب بھی ہے۔

آپ جب منی پہنچے تو درمیانی راستے سے جمرہ عقبہ کے پاس آئے اور جمرہ کے سامنے وادی میں اس طرح کھڑے ہوئے کہ مکہ آپ کے باسیں اور منی آپ کے دائیں ہاتھ تھا، پھر طلوع آفتاب کے بعد سواری پر سے یکے بعد دیگرے سات نکریاں پھینکیں، ہر نکری پر سمجھیر کہتے تھے اور لبیک کہنا بند کر دیا تھا، حضرت اسماء اور حضرت بلال آپ کے ساتھ ساتھ تھے، ایک اونٹی کی مہار تھا سے تھے اور دوسرے دھوپ سے بچانے کے لئے کپڑا تانے ہوئے تھے، اس سے ثابت ہوا کہ حرم کیلئے دھوپ سے بچنا جائز ہے۔ پھر آپ منی والیں آئے اور ایک فضیح و بیخ خطبہ دیا جس میں لوگوں کو قیامتی کے دن کی حرمت و عظمت اور فضیلت بیان فرمائی اور کہ مکرمہ کی تمام شریوں پر فضیلت سے آگاہ کیا اور حکم فرمایا کہ کتاب اللہ کے مطابق حکمرانی کرنے والوں کی احاطت کریں، مزید ارشاد فرمایا کہ مجھ (آپ صلی اللہ علیہ وسلم) سے مناسک حج سیکھ لیں، ممکن ہے کہ یہ آپ کا آخری حج ہو، پھر لوگوں کو حج کے سائل کی تعلیم دی اور مساجرین اور انصار کو اپنے مرتبوں پر رکھا اور یہ حکم دیا کہ آپ کے بعد کفر کی طرف نہ لوٹیں اور ایک دوسرے کو قتل نہ کریں، آپ نے تبلیغِ احکام کا حکم دیا اور بتایا کہ ”اکثر سننے والے بھول جاتے ہیں اور ان

سے سیکھنے والوں کو یاد رہتا ہے" خطبہ میں آپ نے فرمایا کہ " مجرم خود اپنے اوپر ظلم کرتا ہے"۔

ماہ جرین کو آپ نے قبلہ کے دائیں طرف اور انصار کو بائیں طرف اتارا، دوسرے لوگ ان کے ارو گرد تھے، اللہ تعالیٰ نے لوگوں کے اندر اتنی قوت سماعت پیدا کر دی تھی کہ اہل منی نے بھی اپنے اپنے گھروں میں آپ کا خطبہ سنایا۔

آپ نے خطبہ میں مزید فرمایا کہ " اپنے رب کی عبادت کرو اور پانچوں نمازیں پڑھو اور حینے کے روزے رکھو، جب حکم دیا جائے تو اطاعت کرو اور اپنے رب کی جنت میں داخل ہو جاؤ"۔

پھر آپ نے لوگوں کو الوداع کیا تو لوگ کہنے لگے یہ جمۃ الوداع ہے، پھر آپ منی میں قربانی کے مقام پر تشریف لے گئے چنانچہ وہاں تریسٹھ اونٹ ذبح کئے، اونٹ کو کھڑا رکھ کر اور اس کی اگلی بائیں نانگ باندھ کر آپ نے نحر کیا، زندگی کے سال کے مطابق تریسٹھ اونٹ ذبح کرنے کے بعد سو میں سے بقیہ اونٹوں کو ذبح کرنے کے لئے آپ نے حضرت علی کو حکم دیا اور ان کے جھول، کھال اور گوشت کو مسکینوں میں تقسیم کر دیا، قصاب کو اجرت میں قربانی کی کوئی چیز دینے سے منع فرمادیا اور بتایا کہ ہم اسے اپنے پاس سے اجرت دیں گے، پھر فرمایا کہ جو چاہے قربانی میں سے کاٹ کر لے جائے۔

اس موقع پر اگر کوئی یہ سوال کرے کہ تمین میں حضرت انس رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے حج کے موقع پر سات اونٹ ذبح کئے تو اسکی تین طرح سے توجیہ کی جاسکتی ہے۔ اول یہ کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے ہاتھ سے سات سے زیادہ اونٹ ذبح نہیں کئے اور باقی تریسٹھ اونٹ ذبح کرنے کا کسی اور کو حکم دے دیا تھا، جب تریسٹھ اونٹ ذبح ہو گئے تو سو کا عدد پورا کرنے کے لئے حضرت علی رضی اللہ عنہ کو مأمور فرمایا اور اس جگہ سے چلے گئے۔

دوسرے یہ کہ حضرت انس رضی اللہ عنہ نے صرف سات ہی اونٹ ذبح کرتے ہوئے دیکھا اور حضرت جابر نے تمام اونٹوں کو دونوں حضرات نے اپنے اپنے مشاہدے کے مطابق تعداد کا ذکر کیا ہے۔ تیسرا یہ کہ پہلے آپ نے سات اونٹ ذبح کئے پھر آپ اور حضرت علی رضی اللہ عنہ نے مل کر کیے بعد دیگرے تریسٹھ اونٹ ذبح کئے، جیسا کہ غفرہ بن حارث کندی کا بیان ہے کہ انہوں نے اس دن نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا کہ آپ پر جھٹے کا اور پری حصہ تھا ہے ہوئے ہیں اور حضرت علی کو نچلا حصہ پکڑنے کا حکم دیا اور ان دونوں نے مل کر جانور ذبح کئے، تریسٹھ کے بعد حضرت علی رضی اللہ عنہ نے سو تک ذبح کئے جیسا کہ حضرت جابر رضی اللہ عنہ کا بیان ہے، "واللہ اعلم"۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام کسی سے یہ منقول نہیں کہ حدی اور قربانی ایک ساتھ کی جائے، اس موقع پر حدی ہی قربانی ہے، منی میں جانور ذبح کیا جائے وہ حدی ہے اور دوسری جگہ جو ذبح کیا جائے وہ قربانی ہے۔

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی روایت میں یہ مذکور ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی ازواج مطہرات کی طرف سے قربانی کی تو اس سے مراد حدی ہے، اس لئے وہ بھی ممتنع تھیں جن پر حدی واجب تھی جو ان کی طرف سے آپ نے ذبح فرمایا۔

لیکن یہاں یہ اٹکاں ہے کہ اہمات المومنین کی تعداد نو تھی اور گائے صرف سات افراد کے لئے کافی ہے تو اس کے متعلق حدیث میں تین الفاظ آئے ہیں، ایک یہ کہ ان کے درمیان ایک گائے ذبح کی دوسرایہ کہ ان کی طرف اس دن گائے کی قربانی پیش کی تھی رایہ ہے کہ ہمارے پاس قربانی کے دن گائے کا گوشت لائے، میں نے دریافت کیا یہ کیا ہے، جواب ملا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ازواج مطہرات کی طرف سے ذبح کیا ہے۔

ایک گائے اور اونٹ میں کتنے افراد شریک ہو سکتے ہیں، اس سلسلہ میں اختلاف ہے، ایک قول ہے کہ سات آدمیوں کی طرف سے درست ہے، ایک قول دس کا بھی ہے، یہ اسحاق کا قول ہے۔

مختلف حدیثوں کا ذکر کر کے المام ابن قیم رحمۃ اللہ علیہ نے لکھا ہے کہ ان احادیث کی تین توجیہ کی جاسکتی ہیں۔ یا تو یہ کہا جائے کہ سات کی حدیثیں بکثرت اور صحت کے اعتبار سے زیادہ صحیح ہیں، یا یہ کہا جائے کہ نہیت کی تقسیم کے وقت اونٹ دس بکریوں کے برابر سمجھا جائے گا ماکہ تقسیم منصفانہ ہو لیکن قربانی اور ہدی میں صرف سات آدمیوں کی طرف سے درست ہونے کا حکم ایک شرعی قاعدے اور اندازے کی بنا پر ہے، یا یہ کہا جائے کہ یہ اندازے اختلاف زمان و مکان یا اونٹ کے سبب مختلف ہو جاتے ہیں، واللہ اعلم۔

آپ نے منی کے ذبح میں جانور ذبح کیا اور یہ فرمایا کہ پورا منی کا علاقہ جائے قربانی ہے اور مکہ کی گھیاں راست اور مخربوں ہیں، یہ حدیث اس بات کی دلیل ہے کہ خر صرف منی کے ساتھ خاص نہیں ہے بلکہ مکہ مکرمہ میں جماں بھی قربانی کر دی جائے، جائز ہے، جیسے آپ نے عرفات میں وقوف کر کے فرمایا کہ ہم نے یہاں وقوف کیا لیکن سارا میدان عرفات جائے وقوف ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے منی میں عرض کیا گیا کہ کیا یہاں آپ کے لئے پہلے سے کوئی خیر

وغیرہ لگایا جائے تاکہ گرمی سے حفاظت ہو سکے تو آپ نے اجازت نہ دی اور فرمایا کہ منی میں جو پلے جمال پہنچ گیا، وہ اس جگہ کا حقدار ہو گیا۔

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ منی تمام مسلمانوں کی مشترکہ سرزین ہے اور جو جس جگہ پہلے پہنچ جائے، اس کا حقدار ہے لیکن وہ جگہ اس کی ملکیت ہرگز نہیں البتہ روانگی تک اس کے قبضہ میں رہے گی۔ جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم قربانی سے فارغ ہو گئے تو حمام کو بلا یا اور سر کا حلق کرایا، حمام سے آپ نے فرمایا ”اے معمتیرے ہاتھ میں استرا ہے اور ہم نے اپنے کان کی لو تیرے حوالے کر دی ہے تو انہوں نے عرض کیا، یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! خدا کی قسم یہ تو مجھ پر اللہ تعالیٰ کی نعمت ہے اور اس کا بڑا احسان ہے، آپ نے فرمایا : ہاں ایسی صورت میں میں تمہارے لئے اقرار کرتا ہوں“ اسے امام احمد نے ذکر کیا ہے، پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے حمام سے فرمایا کہ شروع کرو اور اپنی دائیں جانب کی طرف اشارہ فرمایا، جب وہ فارغ ہوا تو آپ نے اپنے پاس والوں پر وہ بال تقسیم فرمادیئے پھر حلاق کو اشارہ کیا تو اس نے بائیں طرف کا حلق کیا، پھر آپ نے دریافت فرمایا، ابو طلحہ یہاں ہیں، چنانچہ وہ بال ان کو عطا فرمادیئے۔

اس موقع پر آپ نے سرمنڈاونے والوں کے لئے تین بار اور چھوٹے کرنے والوں کے لئے ایک بار دعائے مغفرت فرمائی، اس سے اس بات کا علم ہوتا ہے کہ حلق حج کی ایک عبادت ہے، صرف ممنوعات سے آزادی کا ایک ذریعہ نہیں۔

**طواف افاضہ :** پھر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ظہر سے قبل سوار ہو کر کہ مکرمہ کی طرف تشریف لے گئے اور طواف افاضہ کیا اور یہی آپ کا طواف زیارت بھی تھا، اس موقع پر نہ تو کوئی دوسرا طواف کیا اور نہ سعی کی اور یہی درست ہے۔

طواف افاضہ اور طواف وداع دونوں میں آپ نے رمل نہیں کیا بلکہ صرف طواف تدویم میں رمل کا ثبوت ہے، پھر آپ زمزم کے پاس تشریف لائے اور وہاں لوگ پانی پی رہے تھے، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اگر یہ اندیشہ نہ ہو تاکہ لوگ تم پر غالب آ جائیں گے تو میں خود اتر کر تمہارے ساتھ پانی پیتا، پھر صحابہ نے آپ کو ڈول میں پانی دیا، آپ نے کھڑے ہو کر پانی پیا۔

اس واقعہ پر بعض لوگوں نے کہا کہ کھڑے ہو کر پانی پینے سے ممانعت ایک استحبانی حکم ہے، بعض لوگوں کی رائے ہے کہ کھڑے ہو کر ضرور تاپینے کی اجازت ہے اور یہی زیادہ راجح ہے۔

صحیح میں حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جمۃ الوداع میں اپنے اونٹ پر سوار ہو کر طواف کیا، آپ چھتری سے جگرا سود چھور ہے تھے اور اسی حدیث میں ہے کہ ماکہ لوگوں کو رکھا سکیں اور لوگ آپ سے مسائل دریافت کر سکیں کیونکہ لوگوں نے آپ کو گھیر رکھا تھا اور یہ طواف وداع نہیں تھا کیونکہ آپ نے یہ رات میں طواف کیا تھا اور طواف قدوم بھی نہ تھا کیونکہ اس میں رمل نہ کیا تھا اور سواری پر سے رمل کا کوئی قائل نہیں ہے، اس کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم منی واپس آگئے۔

اس میں اختلاف ہے کہ آپ نے ظہر کی نماز منی میں ادا کی یا مکہ مکرمہ میں اور اس دن حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے ایک طواف اور ایک سعی کی اور یہ ان کے حج و عمرہ کے لئے کافی ہو گیا۔

حضرت صفیہ نے بھی اسی دن طواف کیا تو اس کے بعد وہ ماہواری میں بیٹلا ہو گئیں تو انہیں طواف وداع کی طرف سے یہ طواف کافی ہو گیا، چنانچہ انہوں نے طواف وداع مستقل طور پر نہیں کیا۔ اس طرح عورت کے متعلق نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ ہو گئی کہ اگر حج قران میں عورت کو طواف افاضہ سے قبل حیض آجائے تو اسے ایک طواف اور ایک سعی کافی ہے اور اگر طواف افاضہ کے بعد حیض آجائے تو یہ طواف طواف وداع کی جانب سے کافی ہے اور طواف وداع کرنے کی ضرورت نہیں۔

پھر منی واپس آ کر دہیں رات گذاری، جب صحیح ہوئی تو زوال آفتاب تک انتظار کیا، جب سورج ڈھل گیا تو جرات کی طرف پیدل تشریف لے گئے اور جہرہ اولی سے شروع کیا، جو مسجد خیت سے متصل ہے، تیسرے جہرے تک ہر ایک پر سات سات سکنکریاں پھیٹکیں، ہر سکنکری پر تکمیر کرتے اور جب سات پوری ہو جاتیں تو ہاتھ انداز کرتے تھے، دعا اتنی طویل کرتے جتنی سورہ البقرہ پڑھی جائے لیکن تیسرے جہرے پر دعا نہیں فرمائی اور سکنکریاں پھینکنے کے بعد ہی واپس آگئے، بعض لوگوں نے اس کی یہ وجہ بتائی کہ جگہ نیک تھی، بعض لوگوں نے کہا کہ اس موقع کی دعا اس عبادت کا ایک حصہ ہے، اس لئے رمی سے فارغ ہونے کے بعد دعا کے کوئی معنی نہیں، بلکہ عبادت کے دوران ہی کی دعا افضل ہے۔

میرے دل میں ہیش اس بات کا کھٹکا رہا کہ آپ نماز ظہر سے قبل رمی کرتے تھے یا بعد میں، گمان غالب یہ ہے کہ آپ نماز سے قبل ہی رمی کرتے تھے کیونکہ حضرت جابر رضی اللہ عنہ وغیرہ سے منقول ہے کہ جب سورج ڈھل جاتا تھا تب آپ رمی فرماتے تھے۔

## فصل (۳۰)

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے منی میں معمولات اور اسوہ حسنہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم حج کے دوران چھ مقلمات پر دعا کے لئے تھہرے، کوہ صفا پر، کوہ مروہ پر، میدان عرفات میں، مزدلفہ میں، جمروہ اولی کے قریب اور جمروہ ثانیہ کے قریب۔

آپ نے منی میں دو خطبے دیئے، ایک قربانی کے دن جس کا ذکر ہو چکا ہے، دوسرا ایام تشریق کے درمیانی دن میں، یہیں پر حضرت عباس رضی اللہ عنہ نے حاجیوں کو پانی پلانے کی غرض سے منی کے بجائے کم میں رات گزارنے کی اجازت چاہی تو مرحمت فرمادی، اس طرح اونٹوں کے چوہا ہوں نے منی سے باہر اپنے اونٹوں کے پاس رات گزارنے کی اجازت مانگی تو آپ نے انہیں بھی اجازت دے دی اور فرمایا کہ قربانی والے دن سکنکری مارلیں اور پھر بعد کے دنوں کی سکنکریاں کسی ایک دن میں آکھی مار لیں، اور یہ ان کے حق میں ایک رخصت تھی، امام مالک فرماتے ہیں کہ میرا خیال ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے دو دنوں میں سے پہلے دن رمی کے لئے فرمایا، پھر وہ آخری دن رمی کریں۔

اس حدیث کے متعلق ابن عینہ کا قول ہے کہ چوہا ہوں کو آپ نے رخصت دی ہے کہ ایک دن سکنکری ماریں اور ایک دن چھوڑ دیں۔

ان مذکورہ دو دنوں طرح کے لوگوں کے لئے حدیث سے منی میں رات نہ گزارنے کی اجازت ملتی ہے لیکن سکنکریاں مارنا نہ چھوڑیں بلکہ تاخیر کر کے رات میں ماریں یا دو دنوں کے بدلے ایک ہی دن سکنکری مار لیں۔

اگر کسی کو اپنے مال کے ضائع ہونے کا اندر شہ ہو یا کوئی میریض جو قافلے سے پچھر جانے کا خوف رکھتا ہو یا منی میں رات گزارنے پر قادر نہ ہو، ایسے تمام لوگوں کے لئے رات گزارنی ضروری نہیں بلکہ ان سے یہ حکم ساقط ہو جائے گا۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے دو دن میں سکنکری مار کر جانے میں جلدی نہیں کی بلکہ تیسرا دن بھی رک کر پورے تین دن سکنکری ماری اور منگل کے دن ظہر کے بعد واوی محصب کی طرف روانہ ہوئے جو

بلندی پر واقع ہے، اور جہاں نبی کنانہ کا خیر تھا، وہاں حضرت ابو رافع نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے  
قبہ بیانار کھا تھا اور انہوں نے یہ کام از خود محض اللہ تعالیٰ کی توفیق سے کیا تھا، نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم  
نے ان کو ایسا کرنے کا حکم نہ دیا تھا، پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے وہاں ظہر، عصر، مغرب اور عشاء کی  
نمازیں ادا فرمائی اور سو گئے پھر اٹھ کر مکہ مکرمہ تشریف لے گئے اور سحری کے وقت طواف و دعاء فرمایا۔

اس رات حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے صرف عمرہ کرنے کی خواہش ظاہر کی تو آپ نے فرمایا بیت  
اللہ اور صفا و مروہ کا طواف کر لیتا ان کے حج و عمرہ کی طرف سے کافی ہو جائے گا، لیکن انہوں نے مستقل  
اور مکمل طور پر عمرہ کرانے پر اصرار کیا تو آپ نے ان کے بھائی کو حکم دیا کہ انہیں تعمیم سے عمرہ کرالیں،  
چنانچہ وہ بھی رات میں اس طرح سے عمرہ کر کے فارغ ہو کر اپنے بھائی کے ساتھ وادی مصب پہنچ گئیں،  
آپ نے دریافت فرمایا کہ کیا تم لوگ عمرہ سے فارغ ہو گئے، حضرت عائشہ نے جواب دیا کہ ہاں پھر آپ  
صلی اللہ علیہ وسلم نے قافلے کو رو انہ ہونے کا حکم فرمایا اور لوگ رو انہ ہو گئے، علماء کا اس میں اختلاف  
ہے کہ وادی مصب میں قیام سنت طیبہ ہے یا محض ایک انتقالی قیام تھا، اس سلسلہ میں دو قول ہیں۔

## فصل (۳۱)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا سفر حج سے واپسی کا طریقہ

بہت سے لوگوں کا خیال ہے کہ بیت اللہ کے اندر داخل ہوتا حج کی سنت اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع ہے، لیکن احادیث کے مجموع سے پتہ چلا ہے کہ آپ کسی حج یا عمرے کے موقع پر خانہ کعبہ میں داخل نہیں ہوئے البتہ فتح کم کے وقت اس میں داخل ہوئے تھے، اسی طرح ملتزم کے پاس کھڑے ہو کر فتح کم کے موقع پر دعائیں فرمائی تھیں، رہی ابو داؤد کی روایت جس میں عمرو بن شعیب روایت کرتے ہیں اپنے والد سے اور وہ اپنے والد سے کہ انہوں نے اپنا سینہ 'چوہ بازو' اور ہتھیار ملتزم پر رکھ کر پھر پھیلا کر دعا مانگی اور فرمایا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی اس طرح کیا تھا۔ اس میں یہ بھی احتمال ہے کہ آپ نے طواف وداع کے موقع پر ایسا کیا ہوا یا پھر طواف وداع کے علاوہ کیا ہو، لیکن مجاہد وغیرہ فرماتے ہیں کہ مستحب یہ ہے کہ طواف وداع کے بعد ملتزم کے پاس تھوڑی دیر کھڑے ہو کر دعا کی جائے، حضرت عبد اللہ ابن عباس ملتزم کے درمیان کھڑے ہوتے تھے۔

صحیح بخاری میں ہے کہ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نکلنے کا ارادہ کر رہے تھے تو حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنہا نے جو ملیق تھیں اور طواف نہیں کیا تھا، نکلنا چاہا تو آپ نے ان سے فرمایا کہ جب لوگ فجر کی نماز کے لئے کھڑے ہو جائیں تو سوار ہو کر طواف کرلو، اور انہوں نے ایسا ہی کیا اور نماز نہ پڑھی یہاں تک کہ وہ بھی چل پڑیں۔ یہ بالکل ناممکن ہے کہ یہ کام یوم النحر کو ہوا ہو بلکہ یہ طواف وداع تھا۔ جس میں کوئی شک نہیں ہے، اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ اس دن فجر کی نماز آپ نے کہ مکرمہ ہی میں ادا فرمائی، حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنہا نے آپ کو نماز میں سورہ طور پر ہستے سن۔ پھر آپ مدینہ منورہ کے لئے روانہ ہو گئے۔

جب آپ مقام روحاء پر پہنچے تو ایک سوار ملا، اس نے سلام کیا اور پوچھا، یہ کون لوگ ہیں، بتایا گیا، مسلمان لوگ ہیں، پھر دریافت کیا یہ کون ہیں، بتایا گیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہیں۔ پھر ایک عورت نے ایک شیر خوار بچے کو رکھ کر عرض کیا، یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کیا اس کا

بھی حج ہو گا، فرمایا ہاں اس کا بھی حج ہو گا اور تجھے ثواب ملے گا۔  
واپسی میں بھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ذی الحلیفہ میں رات گذاری، صبح جب مدینہ منورہ نظر آیا  
تو تین بار سکبیر کی اور یہ دعا پڑھی :

«لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ، وَهُوَ عَلَى كُلِّ  
شَيْءٍ قَدِيرٌ، أَتَيْوْنَ، تَائِيْوْنَ عَابِدُوْنَ، سَاجِدُوْنَ، لِرَبِّنَا حَامِدُوْنَ صَدَقَ اللَّهُ  
وَعْدَهُ وَنَصَرَ عَبْدَهُ وَهَزَمَ الْأَكْحَزَابَ وَحْدَهُ»

اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں، وہ اکیلا ہے، اس کا کوئی شریک نہیں، بادشاہی اور حمد اس کی ہے، وہ  
ہر چیز پر قادر ہے، ہم واپس لوئے توبہ کرتے ہوئے، عبادت کرتے ہوئے، سجدہ کرتے ہوئے اور  
اپنے رب کی تعریف کرتے ہوئے، اللہ نے اپنا وعدہ چاکر دکھلایا، اپنے بندہ کی مدد کی اور  
جماعتوں کو تھاٹھلست دی۔

پھر آپ دن کے وقت مدرس کے راستے سے مدینہ میں داخل ہوئے، جب آپ تشریف لے گئے تھے  
تو شجرہ کے راستے سے گئے تھے۔

## فصل (۳۲)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا قربانی دینے اور عقیقہ کرنے کا طریقہ

قربانی اور عقیقہ صرف ان آنھے قسموں کے جانوروں کے ساتھ مخصوص ہے جن کا ذکر سورہ انعام میں موجود ہے، ان کے علاوہ اور جانوروں کی قربانی ثابت نہیں، وہ آنھوں قسم قرآن کی ان چار آیتوں میں مذکور ہیں :

پہلی آیت کریمہ :

﴿أَحْلَتْ لَكُمْ بِهِمَّةَ الْأَنْعَمِ﴾ [المائدہ: ۱]  
تمہارے لئے چوپائے موشیٰ حلال کئے گئے۔

دوسری آیت کریمہ :

﴿لَيَذَكُرُوا أَسْمَ اللَّهِ عَلَى مَارِزَقَهُمْ مِنْ بِهِمَّةِ الْأَنْعَمِ﴾ [الحج: ۳۴]  
تا کہ اللہ کے دینے ہوئے چوپائیوں پر اللہ کے نام ذکر کریں۔

تیسرا آیت کریمہ :

﴿وَمِنَ الْأَنْعَمِ حَمُولَةً وَفَرَّشَاتٍ﴾ [الأنعام: ۱۴۲]  
اور خدا نے چوپائیوں میں سے بعض بوجہ دار اور بعض زمین سے لگے ہوئے پیدا کئے۔  
چوتھی آیت کریمہ :

﴿هَذِيَا بَلِلَعَ الْكَعْبَةَ﴾ [المائدہ: ۹۵]  
کعبہ تک پہنچنے والی قربانی۔

اس سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ کعبہ کو پہنچنے والی ہدی انہیں آنھ جوڑوں میں سے ہوگی، اسی سے حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا انتబاط ہے۔

وہ ذکر جن سے اللہ کا تقرب اور اس کی عبادت مقصود ہوتی ہے، اس کی تین قسمیں ہیں، ہدی،

قریانی، عقیقہ۔ ہدی میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے بکری اور اونٹ دیئے، ازواج مطہرات کی طرف سے گائے ذبح فرمائی، نیز آپ نے مقام عمرہ، حج میں ہدی پیش کی، بکری کو جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم ہدی میں صحیح تر قلادہ پہنادیتے تھے اور نشان نہ لگاتے تھے۔

جب آپ مقیم ہوتے اور ہدی صحیح تر کسی حلال چیز کو اپنے اور حرام نہ کرتے تھے، اور جب اونٹ بطور ہدی کے لے جاتے تو اسے قلادہ بھی ڈالتے اور نشان بھی لگاتے تھے، چنانچہ آپ اس کی کوہاں کی دامیں جانب سے ذرا اشتن کر دیتے تاکہ خون نکل آئے، ہدی صحیح ہونے آپ قاصد کو یہ حکم دیتے تھے کہ اگر کوئی جانور مرنے لگے تو اسے ذبح کر دے اور جو تے کو اس کے خون سے رنگ کر اس کے پہلو میں رکھ دے، اس کا گوشت نہ خود کھائے نہ اپنے ساتھیوں کو کھائے، بلکہ دوسروں میں تقسیم کر دے گوشت کے استعمال کرنے سے روکنے کا مقصد یہ تھا کہ قاصد جانوروں کی حفاظت میں کوتاہی نہ کرے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے صحابہ کرام کو ایک اونٹ اور ایک گائے میں سات آدمیوں کو شریک ہونے کی اجازت دی ہے اور ہدی کے لے جانے والے کو بھی اجازت دی ہے کہ اگر اور سواری میسر نہ ہو تو سوlut کے ساتھ اس پر سوار ہو سکتا ہے یہاں تک کہ اسے دوسری سواری مل جائے، حضرت علی رضی اللہ عنہ کا قول ہے کہ اونٹیں کا دوڑھ بھی استعمال کر سکتا ہے جب اس کے پچھے سے فاضل بیج جائے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ تھی کہ آپ اونٹوں کے باسیں پاؤں کو باندھ کر تین پاؤں پر کھڑا کر کے انیں نحر کرتے اور نحر کرتے وقت بسم اللہ اللہ اکبر کرتے تھے اور آپ قریانی کے جانور کو اپنے ہاتھ سے ذبح کرتے تھے۔ بسا اوقات یہ کام کسی دسرے کے سپرد بھی کر دیتے، جیسا کہ آپ نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کو سو میں سے بقیہ اونٹوں کو ذبح کرنے کا حکم دیا تھا۔ اور جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم بکری ذبح کرتے تو اپنا یہ اس کے چڑو پر رکھتے پھر بسم اللہ اللہ اکبر کہہ کر ذبح کرتے تھے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی امت کو ہدی اور قریانی کے گوشت میں سے کھانے کی اور بطور تحفہ و توشہ لے جانے کی بھی اجازت دی ہے اور تین دن سے زیادہ جمع رکھنے سے منع فرمایا ہے کیونکہ اس سال لوگوں کو تکلیف و مشقت تھی چنانچہ آپ کا خیال تھا کہ انیں وسعت حاصل ہو جائے۔

بسا اوقات آپ نے ہدی کا گوشت تقسیم فرمایا، اور بسا اوقات یوں بھی فرمایا جو چاہے ایسا کرے، اور جو چاہے کاٹ کر لے جائے، اس اجازت سے یہ استدلال کیا گیا ہے کہ شادی وغیرہ میں اگر کوئی چیز چھاول کی جائے تو اسے لوٹا جائز ہے، کچھ لوگوں نے دونوں میں فرق بتایا ہے جو کہ غیر واضح ہے۔

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ تھی کہ عمرہ کے ہدی کو مروہ کے پاس اور حج قران کے ہدی کو منی میں ذبح کرتے تھے اور آپ نے حلال ہونے سے قبل کبھی ذبح نہیں کیا، نیز آپ ہمیشہ طیور آفتاب اور رمی کے بعد ہی ذبح کرتے تھے۔

حاصل یہ ہے کہ یوم النحر (دو سوین تاریخ) کو آپ ترتیب کے ساتھ یہ چار کام کرتے تھے، پہلے رمی دوم قربانی سوم بال منڈانا، چہارم طواف کرنا، سورج نکلنے سے قبل قربانی کی قطعاً اجازت نہیں دی ہے۔

## فصل (۳۳)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا قربانی کے جانور کے انتخاب میں اسوہ حسنہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کبھی بھی قربانی کا نامہ نہیں فرماتے تھے، آپ نماز کے بعد دو مینڈھوں کی قربانی کرتے تھے اور فرماتے، جس نے نماز عید سے قبل فزع کر دیا اس کی قربانی نہیں ہوئی، بلکہ وہ ایک گوشت ہے جو اس نے اپنے گھروالوں کے لئے میا کیا ہے، آپ کی سنت طیبہ کا یہی مطلب ہے اور حضن وقت نماز کا کچھ اعتبار نہیں۔

آپ نے یہ حکم دیا کہ بھیڑ کا ایک سال کا پچھہ فزع کیا جائے اور دوسرے جانوروں سے جانور دو دانت والا ہو چکا ہو۔ آپ سے ہموئی ہے کہ تشریق کے تمام دن فزع کے دن ہیں لیکن یہ حدیث منقطع ہے، امام عطاء، امام حسن بصری، امام شافعی کا یہی مذہب ہے اور ابن منذر نے اسی کو اختیار کیا ہے۔

آپ کی سنت طیبہ یہ تھی کہ قربانی کا جانور بہترین اور تمام عیوب سے پاک منتخب فرماتے تھے اور آپ نے کان کٹے اور سینگ ٹوٹے ہوئے جانور کی قربانی سے منع فرمایا ہے، اسے ابو داؤد نے ذکر کیا ہے، آپ نے حکم دیا ہے کہ آنکھوں اور کانوں کو دیکھ لیا جائے لیکن ان کے صحیح و سالم ہونے کا مجبوبی جائزہ لے لیا جائے۔

لئکر جانور یا جس کا کان آگے یا پیچھے سے کٹا ہو یا جس کا کان پھٹا ہو یا جس کے کان میں سوراخ ہو، کسی کی قربانی نہیں کرنی چاہئے، امام ابو داؤد نے اسے ذکر کیا ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ عیدگاہ میں قربانی کرنے کی تھی، ابو داؤد نے حضرت جابر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کیا ہے کہ آپ نے قربانی کے دن دو سینگوں والے خوبصورت دو مینڈھے فزع کئے، جب آپ نے انہیں لٹایا تو یہ دعا پڑھی۔

«وَجَهْتُ وَجْهِي لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ حَنِيفًا وَمَا أَنَا مِنْ

الْمُشْرِكِينَ، إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ،  
لَا شَرِيكَ لَهُ وَبِذَلِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ، اللَّهُمَّ إِنْكَ وَلَكَ عَنْ  
مُحَمَّدٍ وَأَمَّتِهِ، بِسْمِ اللَّهِ وَاللَّهُ أَكْبَرُ»

میں نے یکسو ہو کر اپنا رخ آسمان و زمین کے پیدا کرنے والے کی طرف کروایا اور میں مشرکوں  
میں سے نہیں ہوں، میری نماز میری قربانی، میرا جینا، اور میرا مرنا اللہ کے لئے ہے جو سارے  
جہاں کا پروردگار ہے، اس کا کوئی شریک نہیں، مجھے اسی کا حکم ہے اور میں پسلا مسلمان ہوں،  
اے اللہ تیرے لئے اور تیری ہی طرف سے محمد صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کی امت کی جانب

۔۔۔

پھر آپ نے ذبح کیا اور لوگوں کو حکم دیا کہ جب ذبح کریں تو اچھی طرح ذبح کریں اور جب قتل کریں  
تو اچھے انداز سے قتل کریں، اور مزید فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے ہر چیز پر احسان کو فرض کیا ہے، آپ کا یہ بھی  
ارشاد ہے کہ بکری ایک آدمی اور اس کے گھروالوں کی جانب سے کافی ہے۔

فصل (۳۲)

## آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا عقیقہ سے متعلق اسوہ حسنہ

موطا میں مروی ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے عقیقہ کے متعلق روایت کیا گیا تو آپ نے فرمایا "میں عقوق (نافرمانی) کو پسند نہیں کرتا" گویا آپ نے عقوق کے لفظ کو ناپسند فرمایا۔

حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی صحیح روایت سے ثابت ہے کہ "لڑکے کی طرف سے دو بکریاں اور لڑکی کی طرف سے ایک بکری ہے"۔ نیز آپ نے فرمایا "ہرچہ کے ذمہ اس کے عقیقہ کی قربانی ہے، لہذا چاہئے کہ ساتویں دن اس کی طرف سے قربانی کی جائے، اس کا سر موذنا جائے اور اس کا نام رکھا جائے"۔

حدیث میں ہے کہ "ہر لڑکا عقیقہ کا مرہون ہوتا ہے" جس کا مطلب یہ ہے کہ جس بچے کا عقیقہ نہ ہو، اسے والدین کی شفاعت سے روک دیا جائے گا، ظاہری معنی یہ ہے کہ پچھے اپنی ذات سے متعلق مرہون ہوگا اور ہر بھلائی سے محروم ہوگا لیکن اس سے یہ لازم نہیں آتا کہ آخرت میں اسے سزا ملے گی، بعض مرتبہ لڑکا والدین کی کوتاہیوں کی وجہ سے بھلائی سے روک دیا جاتا ہے جیسے جماع کے وقت بسم اللہ نہ پڑھی جائے۔

امام ابو داؤد نے مراہیل میں حضرت جعفر سے روایت کی ہے، وہ محمد سے روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت حسن اور حسین کے عقیقہ کے موقع پر فرمایا "دائی کے گھر میں ایک شاگ بسیج دو اور خود کھاؤ اور دو سروں کو کھلاو اور کوئی بڑی نہ توڑو"۔

میمونی کہتے ہیں کہ ہم نے آپس میں مباحثہ کیا کہ کتنے دن کے بعد پچھے کا نام رکھا جائے تو اس پر ابو عبداللہ نے کہا کہ حضرت انس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ تیرے دن نام رکھا جائے لیکن حضرت سمرہ کا قول ہے کہ ساتویں دن نام رکھنا چاہیے۔

## فصل (۳۵)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا نام اور کنیت کے متعلق سنت طیبہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا "اللہ تعالیٰ کے نزدیک سب سے ذیلیں اس آدمی کا نام ہے جو اپنا نام ملک الامالک رکھتا ہے حالانکہ اللہ کے سوا کوئی بادشاہ نہیں"۔ نیز آپ کا ارشاد ہے "اللہ تعالیٰ کو سب سے زیادہ محبوب نام عبد اللہ اور عبد الرحمن ہیں اور سب سے بچ حارث اور همام اور سب سے بڑے نام حرب و مروہ ہیں"۔

آپ سے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا "اپنے لڑکے کا نام یسار، رباخ، نجح، افلح نہ رکھو" کیونکہ تم ضرورت کے وقت دریافت کرو گے۔ کیا وہ ہے، "اگر نہ ہو تو جواب ہو گا۔ نہیں"۔

یہ بھی ثابت ہے کہ آپ نے عاصیہ نام بدل کر جیلہ رکھا، حضرت جویریہ کا پسلے نام بڑھا، اس کو بدل کر آپ نے جویریہ رکھ دیا، حضرت زینب بنت ام سلمہ فرماتی ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ایسا نام (برہ) رکھنے سے منع کیا اور فرمایا کہ اپنے آپ کو پاکیزہ مت جتا، اللہ تعالیٰ تم میں سے نیکوں کو خوب جانتا ہے۔

نیز آپ نے ابو الحکم کو بدل کر ابو شریخ رکھ دیا اور اصرم کو بدل کر زرعہ کر دیا اور سعد ابن المیس بکے دادا کا نام حزن سے بدل کر سل رکھ دیا، تو انہوں نے انکار کیا، اور کہا کہ سل کو پیروں سے روندا جاتا ہے اور ذیل کیا جاتا ہے تو آپ نے فرمایا نہیں، اس سے خدمت لی جاتی ہے۔

ابوداؤ کا بیان ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے عاص، عزیر، عتل، شیطان، حکم، غرب، حباب، شباب وغیرہ کے نام بدل دیئے اور شاب کی جگہ ہشام، حرب کی جگہ سلمہ اور مفہیم کی جگہ منبعث نام رکھ دیئے اور زمین غفرہ کی جگہ خضرہ کہا، شعب ضلالت کو شعب ہدایت رکھ دیا، اور بنو مغوبیہ کو بنور شدہ کا نام رکھا۔

اسماء چونکہ معانی کے قالب ہوتے ہیں اور اس کی علامت ہوتے ہیں لہذا حکمت کا تقاضا یہ ہے کہ

ان دونوں کے درمیان ربط اور مناسبت ہو، ایسا نہ ہو کہ دونوں ایک دوسرے کے لئے یکسرے بے ربط اور اجنبی ہوں کیونکہ یہ چیز عقل و حکمت کے منافی ہے بلکہ واقع یہ ہے کہ نام کا مسمی کی شخصیت پر ایک مخصوص اثر ہوتا ہے اور انسان اپنے ناموں کے حسن و فتح، ذلت و عزت، لفافت و کثافت سے ضور متاثر ہوتا ہے جیسا کہ کسی شاعر نے کہا ہے:

قَلْ أَنْ بَصَرَتْ عَيْنَاكَ ذَا لَقِبٍ      إِلَّا وَمَعْنَاهُ إِنْ فَكَرْتَ فِي لَقِبِ  
بہت کم ایسا ہو گا کہ تمہاری نظر کسی لقب والے پر پڑے اور اس کا معنی اس کے لقب میں نہ ہو  
بشرطیکہ تم غور کرو۔

خدو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اچھے نام پسند کرتے تھے اور اس کا حکم دیا کہ جب کوئی قاصد آپ کے پاس بھیجا جائے تو وہ اچھی شکل اور اچھے نام والا ہو، آپ نیند اور بیداری دونوں میں ناموں سے معافی کو اخذ کرتے تھے جیسا کہ آپ نے خواب میں دیکھا کہ آپ اور صحابہ کرام عقبہ بن رافع کے گھر میں ہیں اور ان کے پاس ابن طالب کی ترکبوгорیں حاضر کی گئیں تو آپ نے اس کی یہ تاویل فرمائی کہ دنیا میں سرخ روئی اور آخرت میں کامیاب مسلمانوں کے لئے ہے اور جو دین ان کے لئے پسند فرمایا ہے، وہ بار آور اور خوشنگوار ہو چکا ہے۔

حدیبیہ کے دن سعیل بن عمرو کے آنے سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کام میں سوالت دیساںی ہونے کی تاویل فرمائی۔ ایک دن آپ نے کچھ لوگوں سے بکری دوہنے کے لئے کہا، چنانچہ ایک شخص کھڑا ہوا تو آپ نے دریافت کیا، تمہارا نام کیا ہے، اس نے عرض کیا مروہ (تلخ)، آپ نے فرمایا بیٹھ جاؤ، دوسرا شخص کھڑا ہوا، آپ نے اس سے پوچھا تو اس نے کہا کہ جرب، آپ نے فرمایا بیٹھ جاؤ، پھر ایک اور شخص اٹھا تو آپ نے نام پوچھا، اس نے عرض کیا یعنی زندہ رہے، آپ نے دو دھو دوہنے کا حکم دیا، اسی طرح آپ برے ناموں والی جگنوں اور وہاں سے گزرنے کو بھی ناپسند فرماتے تھے۔ ایک دفعہ دو پیاروں کے درمیان گذر رہے تھے، ان کا نام دریافت فرمایا تو لوگوں نے بتایا ”فاضح و مخزی“ (ذلیل اور رسو اکرنے والا)، تو یہ سن کر آپ نے راستہ بدل دیا۔

چونکہ اسم اور مسمی کے مابین وہی ربط و مناسبت ہوتی ہے جو روح و جسم اور قالب و حقیقت کے درمیان ہوتا ہے، اس لئے عقل سلیم نام سن کر مسمی کی طرف منتقل ہو جاتی ہے جیسا کہ ایسا بن معاویہ وغیرہ کے بارے میں مشور ہے کہ کسی شخص کو دیکھ کر فرماتے تھے کہ اس کا نام فلاں فلاں ہو گا اور یہ بات

غلط نہ ہوتی تھی۔

اسی طرح حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے ایک شخص سے نام دریافت فرمایا، اس نے عرض کیا، جوہ (چنگاری) پوچھا باپ کا کیا نام ہے کہنے لگا، شباب (شعلہ) پھر آپ نے پوچھا تمہاری منزل کہا ہے، کہنے لگا ”حرة النار“ (آگ کی گرمی) مزید حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے پوچھا تمہاری رہائش کہا ہے، جواب دیا ”ذات نبی“ (شعلہ والی جگہ میں) حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے یہ سب سن کر فرمایا کہ اچھا جاؤ تب تو تمہارا گھر جل ہی گیا ہے، راوی کہتے ہیں کہ جب وہ اپنے گھر پہنچا تو واقعی اس کا گھر جل چکا تھا۔

جس طرح کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے سیل کا نام سن کر معاملہ کی سولت کو سمجھا، آپ نے اپنی امت کو اچھے نام رکھنے کا حکم دیا ہے اور فرمایا کہ انہیں قیامت کے دن ان ہی ناموں سے پکارا جائیگا۔

آپ غور کریں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ذنوں ناموں احمد و محمد سے ان کے اوصاف کا کس انداز سے اشتقاق ہوا، محمد کے لفظ میں صفات حمیدہ کی کثرت اور احمد میں دو رسول کی صفات سے افضلیت مقصود ہے۔

اسی طرح آپ نے ابوالحکم کو ابو جہل کی کنیت دی اور اللہ تعالیٰ نے عبد العزیز کو ابوالہب سے مخاطب کیا، چونکہ اس کاٹھکانہ آگ کے شعلے تھے۔

جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم مدینہ تشریف لائے تو اس کا نام شریب تھا، آپ نے اس کا نام طیب رکھ دیا اور اس سے شریب (تخریب) کے معنی ختم ہو گئے۔

چونکہ اچھا نام اپنے مسمی کا مقتضی ہوتا ہے اس لئے آپ نے بعض عربوں سے فرمایا، اے بنی عبد اللہ، اللہ تعالیٰ نے تمہارا اور تمہارے باپ کا نام اچھا رکھا، اس طرح آپ نے انہیں اللہ کی بندگی کی طرف بلایا۔

بدر کے موقع پر ان چھ ناموں پر غور کرو جن سے موسم لوگ ایک دوسرے کے مقابلہ پر نکلے تھے، ایک کا نام دلید تھا جس کا معنی ہے پچھے، اس سے ابتدائی کمزوری کا پتہ چلتا ہے، دوسرے کا نام تھا شیب یعنی بڑھاپا، اس سے اخیر کی کمزوری ظاہر ہوتی ہے، تیسرا کا نام تھا عتبہ جو عتب بمعنی غصہ سے ماخوذ ہے، یعنی اس نام سے موسم شخص مورد عتاب ہوگا، اب مقابل کے ناموں پر غور کرو یعنی علی، ابو عبیدہ اور حارث، علی سے بندگی، ابو عبیدہ سے بندگی اور حارث سے آخرت کے لئے کوشش ثابت ہوتی ہے۔

اس وجہ سے اللہ تعالیٰ کے نزدیک اچھے نام وہی ہیں جن کے معنی اچھے ہوں، چونکہ عبودیت اللہ کی

نظر میں زیادہ محبوب ہے اس لئے اس کے ناموں میں سے اللہ اور رحمٰن کی طرف اس کی اضافت "القادر و القاهر" کی طرف اضافت سے زیادہ محبوب ہے کیونکہ بندے اور رب کے درمیان جو تعلق ہے، وہ رحمت خالص کا ہے، اس کی رحمت سے بندے کا وجود و کمال ہے اور جس مقصد کے لئے اسے پیدا کیا ہے، وہ یہ ہے کہ بندہ محبت، خوف اور امید کے ساتھ اللہ کی بندگی کرے۔

چونکہ ہر بندہ ارادہ سے حرکت کرتا ہے اور ارادہ کی ابتداء قصد سے ہوتی ہے، پھر ارادے کے نتیجہ میں محنت اور کمالی ہوتی ہے، اس لئے سب سے سچا نام حارث اور ہمام ہے، اس طرح چونکہ بھی ملکت اور بادشاہت صرف اللہ تعالیٰ کے لئے زیبا ہے اس لئے اس کے نزدیک سب سے اچھا نام ملک الملوك، سلطان السلاطین ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی کے اندر یہ وصف نہیں، اس لئے اس نام سے کسی کو موسوم کرنا باطل ہو گا، اللہ تعالیٰ باطل کو پسند نہیں کرتا، بعض لوگوں نے قاضی القضاۃ کو بھی اسی حکم میں شمار کیا ہے اور سید الناس کے نام سے بھی کسی کو موسوم کرنا اسی قبیل سے ہے، کیونکہ یہ وصف نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے علاوہ کسی اور کے لئے نیبا نہیں۔

چونکہ حرب (لڑائی) اور مرارہ (تلخی) کا مسمی مزاج و طبیعت کو ناگوار ہے اس لئے سب سے قبیع و ناپسند نام حرب اور مرارہ سمجھا گیا ہے اور یہی حکم حنفیہ اور حزن وغیرہ ناموں کا بھی ہے۔

جب کہ انبیاء کرام علیم السلام کے اخلاق سب سے زیادہ اعلیٰ و احسن ہوتے ہیں اور ان کے نام بھی اچھے و بہترن ہوتے ہیں، اس لئے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی امت کو حکم دیا کہ انبیاء کرام کے نام رکھا کریں، جیسا کہ سنن ابو داؤد اورنسانی نے روایت کیا ہے کہ "انبیاء علیم السلام کے ناموں پر اپنے نام رکھو۔"

اگر اس میں کوئی دوسرا فائدہ نہ بھی ہو پھر بھی ان کے ناموں کی وجہ سے ان سے تعلق قائم رہتا ہے اور نام کی تکرار سے ان کی یاد تازہ ہوتی رہتی ہے، اس سے ان کے صفات حسنہ و اخلاق حمیدہ سے متصف ہونے کا جذبہ پیدا ہوتا ہے۔

لوگ کا نام "سیار" وغیرہ رکھنے کی ممانعت ہے تو اس کا سبب دوسرا ہے جس کی طرف حدیث میں اشارہ کیا گیا ہے "یعنی جب اس کے متعلق دریافت کو گے کہ وہ وہاں ہے تو تم کو گے نہیں" خدا جانے یہ نکلا حدیث کے الفاظ ہیں یا اس میں اضافہ کر دیا گیا ہے۔

حاصل یہ کہ اس طرح کے نام بدفالي پیدا کر سکتے ہیں، اس لئے محسن انسانیت صلی اللہ علیہ وسلم

نے جو کہ اپنی امت کے غیر معمولی خیر خواہ تھے، برپائے رحمت و مصلحت یہ چاہا کہ ان اسباب سے محفوظ رکھا جائے جو ناگوار چیز کو سنبھلنے یا اس کے وقوع پذیر ہونے کو ضروری بنا دیں، اس کے ساتھ اسرا کا بھی امکان ہے کہ نام اپنے بر عکس معنی کا مسمی بن جائے جیسے یہا رائے شخص کا نام ہو جائے جو سراسر مشکلات کا باعث ہو یا نجیع (کامیاب) ایسے آدمی کا نام ہو جو کبھی کامیاب نہ ہوتا ہو، یا ربانج (منافع) ایسے آدمی کا نام ہو جو ہمیشہ نقصان اٹھاتا ہو، اس طرح یہ نسبت ان کی طرف غلط ہو گی اور اللہ تعالیٰ کی طرف بھی غلط انتساب ہو گا۔

مزید یہ کہ ایسے شخص سے لوگ نام کی طرح حسن سلوک کی توقع رکھیں گے اور اگر وہ ایسا نہ کر سکتا تو پھر وہ برا بھلا کمیں گے، جیسا کہ کسی شاعر نے کہا ہے :

سَمَوْكَ مِنْ جَهْلِهِمْ سَدِيدَاً ۝ وَاللهُ مَا فِينَكَ مِنْ سَدَادٍ  
لوگوں نے جہالت سے تمہارا نام درست رکھ دیا ہے، حالانکہ بخدا تمہارے اندر کوئی درستگی نہیں۔

یہی صورت اس وقت ہوتی ہے جب کسی کی ایسی تعریف کی جائے جو درحقیقت اس کے لئے نہ ملت اور لوگوں کی نظر میں بے و قعی کا سبب بن جائے، مثلاً اگر تعریف میں ایسی باتیں ممدوح کی طرف منسوب کی جائیں جو اس میں موجود نہیں تو سنبھلنے والے انہی صفات کا اس سے مطالبہ کریں گے اور اس کو ان صفات کا حامل مانیں گے لیکن جب تجربہ کے بعد وہ اوصاف نہیں ملیں گے تو ممدوح کی وقعت ان کے دلوں سے نکل جائے گی اور خود مرح نہ ملت کی شکل اختیار کرے گی، اگر ایسے شخص کو بغیر تعریف کے چھوڑ دیا جائے تو نہ کوہ خرابی لازم نہیں آئے گی۔

اس میں ایک خرابی یہ بھی ہے کہ ایسی تعریف سن کر انسان کو اپنی پاکی اور برتری کا احساس ہو جاتا ہے، اسی وجہ سے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے بره، رشید، مطیع، طائع وغیرہ جیسے نام رکھنے سے منع فرمایا ہے، اور کفار کا اس طرح کا نام ہرگز نہ رکھنا چاہیے اور نہ ان جیسے ناموں سے انہیں پکارنا چاہیے۔

کنیت رکھنا دراصل ایک طرح سے تعظیم و تکریم کی چیز ہے، نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت صیب کو ابو سخنی اور حضرت علی رضی اللہ عنہ کو ابو تراب کی کنیت مرحمت فرمائی اور حضرت انس ابن مالک کے بھائی جبکہ ابھی چھوٹے ہی تھے، انہیں ابو عمیر کی کنیت عطا کی۔

نیز نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی عادت طیبہ یہ تھی کہ آپ صاحب اولاد اور بے اولاد سب کو کنیت

عطا کرتے تھے اور ابوالقاسم کے علاوہ آپ سے ثابت نہیں کہ آپ نے کسی کنیت سے منع فرمایا ہو۔ لیکن اس سلسلہ میں علماء میں اختلاف ہے، بعض لوگوں کا قول ہے کہ کسی کی یہ کنیت رکھنا جائز نہیں، بعض لوگوں کا خیال ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے نام کے ساتھ یہ کنیت جائز نہیں، اس کی تائید میں ایک حدیث وارد ہے جسے امام ترمذی نے صحیح کہا ہے، تیرا قول یہ ہے کہ دونوں میں جمع کرنا جائز ہے کیونکہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کی ایک حدیث میں مذکور ہے کہ انہوں نے کہا کہ میں نے عرض کیا رسول اللہ اگر آپ (صلی اللہ علیہ وسلم) کے بعد میرے گھر میں کوئی لڑکا پیدا ہوا تو میں آپ کا نام اور آپ کی کنیت رکھوں گا آپ نے فرمایا، تھیک ہے، امام ترمذی نے اس حدیث کو صحیح بتایا ہے۔ چوتھا قول یہ ہے کہ آپ کی حیات طیبہ میں آپ کی کنیت رکھنا منوع ہے اور وفات کے بعد جائز ہے۔

صحیح مسلک یہ ہے کہ آپ کا نام رکھنا جائز ہے اور آپ کی کنیت اختیار کرنا منوع ہے، اور آپ کی زندگی میں آپ کی کنیت اختیار کرنے کی ممانعت زیادہ شدید تھی اور اسی طرح نام و کنیت دونوں اختیار کرنے کی ممانعت ہے۔

حضرت علی رضی اللہ عنہ کی مذکور حدیث کی صحت میں علماء نے کلام کیا ہے اور امام ترمذی کی ان حدیثوں میں سے ہے جن کی صحیح میں تسلیم برآ گیا ہے۔

پھر حضرت علی رضی اللہ عنہ کا قول ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں رخصت دی تھی، جس کا معنی یہ ہے کہ دوسروں کے حق میں ممانعت بدستور باقی ہے۔ ربی حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی حدیث کہ ”کسی چیز نے میرا نام حلال اور کنیت حرام کی ہے“ تو یہ حدیث غیر معیاری ہے، اس سے حدیث صحیح کا مقابلہ نہیں کیا جا سکتا۔

نیز سلف کی ایک جماعت نے ”ابو عیسیٰ“ کنیت رکھنے کو مکروہ بتایا ہے اور دوسروں نے اسے جائز قرار دیا ہے۔ ابو داؤد نے زید بن اسلم سے روایت کیا ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اپنے ایک لڑکے کو مارا جو کہ ابو عیسیٰ کنیت رکھتا تھا، جب حضرت مغیرہ ابن شعبہ نے ابو عیسیٰ کنیت اختیار کی تو حضرت عمر نے فرمایا کہ کیا تجھے اتنا کافی نہیں کہ تم ابو عبد اللہ کنیت اختیار کر لو تو انہوں نے عرض کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے میری کنیت رکھی ہے، اس پر حضرت عمر نے فرمایا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے تمام اگلے پچھلے گناہ معاف کر دیئے گئے تھے اور ہمیں اپنا انجام معلوم نہیں، پھر وفات تک ہمیشہ ابو عبد اللہ ہی کی کنیت سے یاد کے جاتے تھے۔

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے انگور کو "کرم" کرنے سے منع کیا اور فرمایا کہ کرم تو مومن کا دل ہوتا ہے چونکہ لفظ کرم کثرت خیر و برکت پر دلالت کرتا ہے، لہذا ایسے امور خیر کا زیادہ سُخن مومن کا قلب ہی ہو سکتا ہے نہ کہ انگور کا درخت۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک دفعہ فرمایا "رہاتیوں کے نام تمہاری نمازوں پر غالب نہ آ جائیں، دیکھو اس کا نام عشاء ہے لیکن وہ لوگ عتمہ کہتے ہیں۔ ایک دوسری حدیث میں آپ نے فرمایا "اگر انہیں معلوم ہو آکہ عتمہ (عشاء) اور صبح کی نمازوں میں کس قدر اجر و ثواب ہے تو گھنیتے ہوئے حاضر ہوتے"۔

لیکن صحیح بات یہ ہے کہ عتمہ کا لفظ مطلقاً استعمال کرنے سے منع نہیں فرمایا بلکہ عشاء کا نام چھوڑ کر اسے اختیار کرنے سے منع فرمایا اور ایسا اس نام کی محافظت کے خیال سے کیا، کیونکہ اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں اس نمازو کو اسی نام سے موسم کیا ہے، لہذا اسے نہ چھوڑا جائے اور اس پر دوسرے اسماء غالب نہ کر دیئے جائیں، جس طرح متاخرین نے جدید اصطلاحات و الفاظ کو قدم الفاظ پر چسپاں کر دئے ہیں، جس کی وجہ سے اس قدر جمالت اور فساد و انتشار پیدا ہوا کہ جس کا علم صرف اللہ تعالیٰ ہی کو ہے۔ اسی طرح ان چیزوں کے مقدم کرنے پر آپ کی محافظت کا معاملہ ہے جنہیں اللہ تعالیٰ نے مقدم کیا ہے، مثلاً بقرعید میں آپ نے پسلے نمازو پڑھی پھر قربانی کی، اعضاء و ضوکو دھونے میں پسلے چڑھو پھر دنوں ہاتھ، پھر سر کا مسح کیا، پھر دنوں پیر، اسی طرح صدقہ فطر نماز سے پسلے ادا کیا کیونکہ آیت میں پسلے صدقہ ہی کا ذکر ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے :

﴿قَدْ أَفْلَحَ مَنْ تَرَكَهُ ۝ وَذَكَرَ أَسْنَدَ رَبِيعَ، فَصَلَّى﴾ [الأعلى : ۱۴، ۱۵]

کامیاب ہوا وہ جس نے پاکی حاصل کی اور اپنے رب کو یاد کیا پھر نمازو پڑھی۔

## فصل (۳۶)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا انداز بیان اور گفتگو کا طریقہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم گفتگو اور تقریر کے لئے بہترین اور لطیف ترین الفاظ استعمال کرتے تھے، فخش گوئی اور ترش روئی اختیار نہیں کرتے تھے، سخت مزاج اور سند مزاج لوگوں کے انداز بیان سے بعد تھے، گفتگو کے دوران چیختنے اور چلاتے نہیں تھے۔

کسی اپنے لفظ کو نااہل شخص کے لئے اور کسی ناپسندیدہ لفظ کو اپنے شخص کے لئے استعمال نہیں فرماتے تھے۔ چنانچہ منافق کے لئے سید اور امگور کے لئے کرم اور ابو جمل کے لئے ابو الحکم کرنے سے منع فرمایا، اسی طرح آپ نے ایک صحابی ابو الحکم کا نام بدل کر ابو شریح رکھ دیا اور فرمایا کہ ”حکم تو اللہ تعالیٰ ہے اور اسی سے سارے فیصلے ہیں۔“

اس طرح آپ نے اس سے منع کیا کہ غلام اپنے آقا کو ربی کہہ کر پکارے اور آقا سے اپنا بندہ کئے، کسی نے آپ کے سامنے طبیب ہونے کا دعویٰ کیا تو آپ نے فرمایا کہ ”تم تو رفق ہو، طبیب تو پیدا کرنے والی ذات ہے۔“

جالل لوگ بعض فطری و قدرتی چیزوں کے جاننے والے کافروں کو حکیم کہتے ہیں حالانکہ حکیم صرف اللہ جل شانہ کی ذات پاک ہے جبکہ کافر کائنات کی سب سے زیادہ احقر مخلوق ہے۔

اسی طرح آپ نے ایک خطیب سے جس نے کما تھا کہ جو اللہ اور اس کے رسول کی نافرمانی کرے وہ گمراہ ہے تو آپ نے فرمایا کہ ”تم بدترین خطیب ہو“ اسی طرح آپ نے فرمایا کہ ”یہ مت کو کہ جس طرح اللہ چاہے اور فلاں بھی چاہے۔“

اسی قبیل سے ان حضرات کا قول ہے کہ جو شرک سے پرہیز نہیں کرتے اور کہتے ہیں اُنکا اللہ وہی وہیک میں اللہ سے اور تم سے ہوں، اُنکا فی حَسْبِ اللَّهِ وَحَسْبِكَ میں تمہاری اور اللہ کی کفایت ہوں، میرے لئے اللہ اور تمہارے سوا کوئی نہیں، یہ لوگ مزید کہتے ہیں کہ مجھے اللہ پر اور تم پر بھروسہ ہے، یہ

اللہ کی اور تمہاری طرف سے ہے، تمہاری اور اللہ کی قسم، اس طرح کے جملوں میں چونکہ کہنے والا اللہ کا سچھی بنا دیتا ہے اس لئے ان کی ممانعت اور قباحت مَا شَاءَ اللَّهُ وَشَاءَتْ وَالَّتَّ جَلَّ سے بڑھ جاتی ہے۔ البتہ اگر کوئی یوں کہے ”میں اللہ سے ہوں اور پھر تم میں سے ہوں“ یا ”جو اللہ چاہے اور پھر تم چاہو“ تو اس میں کوئی قباحت نہیں ہوگی، جیسا کہ تین اشخاص کے واقعہ والی حدیث میں یہ جملہ وارد ہے ”میرے لئے آج اللہ کے پھر تمہارے علاوہ کوئی سماں نہیں۔“

رہنمہ مت والے الفاظ کا ان لوگوں کے حق میں استعمال کرنا جوان کے اہل نہیں تو اس کی مثالیں درج ذیل ہیں۔ کوئی شخص زمانہ کو گالی نہ دے کیونکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے زمانہ کو گالی دینے سے منع کیا ہے اور فرمایا ہے کہ ”اللہ ہی زمانہ ہے“ ایسا کرنے میں تین خرابیاں ہیں :

اول یہ کہ غیر مستحق کو گالی دی، دوم یہ کہ اس کا گالی دینا شرک کو مقصنم ہے کیونکہ اس نے فائدہ رسال اور ضرر رسال سمجھ کر گالی دی ہے اور یہ کہ زمانہ ظالم ہے، جیسا کہ بہت سے شاعروں نے اشعار میں زمانہ کو برا بھلا کہا ہے اور بہت سے جاہل تو اعلانیہ طور پر زمانہ کو لعنت و ملامت کرتے ہیں، سوم یہ کہ بد کلامی اور گالی ان کاموں کے کرنے والوں پر واقع ہوتی ہے جن سے انسان ناراض ہوتا ہے حالانکہ اگر اللہ تعالیٰ لوگوں کی خواہشات کی پیروی کرے تو زمین و آسمان میں فساد پیدا ہو جائے، اور حالات جب ان کے مساعد و موافق ہو جاتے ہیں تو یہی لوگ زمانہ کی تعریف شروع کر دیتے ہیں۔

اسی قبیل سے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ ”تم میں سے کوئی یہ نہ کے کہ شیطان ہلاک ہو کیونکہ یہ سن کر شیطان پھولے نہیں سماتا اور تکبر میں کہنے لگتا ہے کہ میں نے اپنی طاقت سے بندہ کو زیر کر لیا ہے بلکہ یوں کہا کرو ”بِسْمِ اللَّهِ“ اس سے وہ سمجھی کی طرح چھوٹا اور حقیر ہو جاتا ہے۔

اسی طرح ایک دوسری حدیث میں ہے کہ ”بندہ جب شیطان پر لعنت کرتا ہے تو وہ کہتا ہے تو ایک ملعون پر لعنت کر رہا ہے“ نیز اللہ تعالیٰ شیطان کو رسوا کرے اللہ شیطان کامنہ کلا کرے وغیرہ جیسے کلمات بھی اسی قبیل سے تعلق رکھتے ہیں، ان سب سے وہ خوش ہوتا ہے اور کہتا ہے کہ بنی آدم کو معلوم ہو گیا کہ میں نے اسے اپنی قوت سے نقصان پہنچایا ہے، اور یہ جملے اسے اور زیادہ سرکش بنا دیتے ہیں اور ذرا بھی فائدہ بخش نہیں ہوتے۔

چنانچہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جس پر شیطان کا اثر ہو وہ اللہ کا ذکر کرے اور اسی کا نام لے اور شیطان سے اللہ تعالیٰ کی پناہ چاہے، یہ چیز اس کے لئے فائدہ مند ہے اور شیطان کے

غضہ کو مزید بھڑکانے والی ہے۔

نیز نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے کسی کو یہ بھی کہنے سے منع فرمایا کہ ”میرا نفس خبیث ہو گیا“ آپ نے فرمایا کہ ”میرا نفس سخت ہو گیا“ کہنا چاہیے، دونوں جملوں کے معنی ایک ہی ہیں یعنی طبیعت و عادت میں خرابی پیدا ہونا، لیکن خبیث کا لفظ براؤر بھدا ہے اس لئے اس کے استعمال کو ناپسند فرمایا۔ کسی معاملہ یا موقع کے ہاتھ سے نکل جانے پر ”کاش کہ میں یوں کرتا اور یوں نہ کرتا“ کہنے سے بھی آپ نے منع کیا ہے اور فرمایا ہے کہ اس سے شیطان کا کام آسان ہوتا ہے، اس کی وجہ اس سے زیادہ نفع بخش کلمہ کی تعلیم دی ”یہ اللہ کا فیصلہ تھا اور اللہ نے جو چاہا کیا۔“

انسان کا یہ کہنا کہ اگر میں نے ایسا ایسا کیا ہوتا تو فلاں موقع نہ کھوتا، یا جس مشکل میں بچنے گیا ہوں نہ پہنچتا، یہ ایسی باتیں ہیں جن کا کوئی فائدہ نہیں، کیونکہ جو چیز گذر چکی ہے پھر دوبارہ نہیں لوٹ سکتی، اور اگر مگر سے لغزش کی تلافی نہیں ہو سکتی۔

انسان کے اندر یہ بات چھپی ہوتی ہے کہ اگر اس کے مرضی و منشأ کے مطابق کام ہو جاتا تو قضاء الہی کے خلاف ہوتا حالانکہ نوشتہ تقدیر کے خلاف کسی کام کا ہونا ناممکن ہے اور اس کی یہ سوچ انتہائی جھوٹی، نادانی اور ناممکنات پر مبنی ہے، اور اگر اس سے تقدیر کی تکذیب نہ بھی لازم آئے تو کم از کم اگر مگر سے اس کی مخالفت کا ارتکاب ضرور لازم آئے گا۔

اگر یہ کہا جائے کہ اس طرح کے کلام میں جن اساب کی تمنا کرتا ہے وہ بھی تو نوشتہ تقدیر ہی میں داخل ہے؟ تو اس کا جواب یہ ہو گا کہ یہ صحیح ہے، لیکن اس کا فائدہ ناپسندیدہ مقدار کے واقع ہونے سے پہلے ہو سکتا ہے، اگر وہ واقع ہو جائے تو اسے روکنا یا ہلاک کرنا ممکن نہیں، بلکہ ہندے کا کام یہ ہونا چاہیے کہ اس فعل کا سامنا کرے جس سے اس واقع چیز کو دور کر سکتا ہو یا اس کے اثر کو کم کر سکتا ہو، جس صورت کے واقع ہونے کا امکان نہیں، اس کی تمنا سے کوئی فائدہ نہیں، ایسا کرنا بھض عاجزی ہے، اور اللہ تعالیٰ عاجزی پر عتاب کرتا ہے اور ہوشمندی کو پسند کرتا ہے، اس کی صورت یہ ہے کہ انسان اساب کو استعمال کرے، انہی سے خیر کا دروازہ کھلتا ہے اور عاجزی شیطان کو دخل اندازی کا موقع دیتی ہے گویا یہ ہندہ فائدہ مند اعمال سے عاجز آگیا اور باطل امیدوں کے انتظار میں بیٹھ گیا ہے، اسی وجہ سے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان دونوں سے پناہ مانگی ہے کیوں کہ ان دونوں میں برائی کی جڑ ہے اور انہی سے غم و رنج، بجل، قرض، بزدی، مغلوبیت جیسے حالات و صفات پیدا ہوتے ہیں، چنانچہ ان سب چیزوں کا مصدر عاجزی اور

کسل مندی ہے اور کلمہ "اگر مگر" اس کی علامت ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ کلمہ "اگر" شیطان کی کنجی ہے ایسی تمنائیں کرنے والا شخص سب سے زیادہ لاچار اور مغلس ہوتا ہے اور ہر گناہ کی جڑ عاجزی ہی ہے، کیونکہ بندہ جب طاعات کے اسباب اور گناہوں سے پہنچنے کے اسباب سے عاجز ہو جاتا ہے جو اسے گناہوں سے روکیں، تو بہر حال وہ گناہوں میں ڈوب جاتا ہے۔

ایک حدیث کے مطابق نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے شرکی اصل اس کی شاخوں، اس کی ابتداء و انتہاء اور اس کے معنی و مصدر کا احاطہ کر کے، جو کہ آئندھی خصلتوں پر مشتمل ہے، سے پناہ مانگی ہے، جن میں ہر دو خصلتیں ایک ساتھ ہوتی ہیں اور وہ اس طرح وارد ہوئی ہیں *أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْهَمَّ وَالْحَزَنِ* میں تینی پناہ چاہتا ہوں رنج و غم سے۔

یہ دونوں وصف ایک ساتھ ہوتے ہیں کیونکہ دل پر جو ناپسندیدگی طاری ہوتی ہے، اس کا سبب یا تو کوئی گزشتہ امر ہوتا ہے جس سے حزن پیدا ہوتا ہے، یا مستقبل میں متوقع امر جس سے ہم یعنی رنج پیدا ہوتا ہے، اور یہ دونوں چیزیں عاجزی کی دلیل ہیں۔

جو چیز گزد رچکی ہے وہ غم سے دور نہیں ہو سکتی بلکہ اس کی حلائی، رضا، لقمانہ حمد باری، صبر جیل اور ایمان بالقدر سے ہو سکتی ہے اور یہ کہکر کہ "یہ اللہ کا فیصلہ ہے، اللہ نے جو چاہا کیا۔"

اسی طرح جو چیزیں مستقبل میں ہونے والی ہیں، انہیں البھن اور رنج و غم کے ذریعے دور نہیں کیا جا سکتا، اگر اس کو روکنے کی تدبیر ہو تو پھر عاجز نہیں بنتا چاہیے اور اگر تدبیر نہ ہو تو گریہ وزاری اور پریشانی کا اظہار نہیں کرنا چاہیے بلکہ توحید، توکل اور رضائے الہی کے سامنے برداشت کرنا چاہیے۔

رنج و غم سے انسان کا عزم کمزور ہوتا ہے، دل میں سستی پیدا ہوتی ہے، یہ دونوں اوصاف بندے کو منفعت بخش کام سے روک دیتے ہیں، ان کی حیثیت انسان کی پشت پر بھاری بوجہ کی ہے۔

خدائے عزیز و حکیم کی یہ حکمت ہے کہ اس نے ان چیزوں کو اپنی ذات سے اعراض کرنے والے دلوں پر سلطان کیا تاکہ بہت سی تافرمانیوں سے اسے روک سکیں، ایسے دلوں کی اس قید کا سلسلہ توحید کی فضا میں پہنچنے اور اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ ہونے تک جاری رہتا ہے، اس قید سے دل کے چھٹکارے کا صرف یہی ذریعہ ہے، اللہ تعالیٰ کے بغیر یہ مقصود حاصل نہیں ہو سکتا، اس تک پہنچنے کے لئے اس کی قدرت کا سار الینا ضروری ہے، اس کے علاوہ اور کوئی اس سلسلہ میں رہنمائی نہیں کر سکتا۔

بندے کو اللہ تعالیٰ جس مقام میں رکھتا ہے تو حمد اور اس کی حکمت کے سب بندے کو اس میں مقیم رکھتا ہے بندے کا کوئی حق اللہ تعالیٰ اس سے روکتا نہیں اور جو روکتا ہے تو اس لئے روکتا ہے کہ بندہ اس کی محبوب چیزوں کو اس کی طرف دیلہ بنا کر پہنچے، پھر اللہ تعالیٰ اسے دے، اسے اپنی طرف لوٹانے کے لئے روکتا ہے، عزت دینے کے لئے اپنے سامنے ذیل کرتا ہے، اپنا محتاج بنا کر غنی بناتا ہے، اپنے سامنے اکھار کے ذریعہ اسے قوی بناتا ہے، ہر طرف سے معزول کر کے بہترین ولایت دیتا ہے، اپنی قدرت میں حکمت اور عزت و غلبہ میں رحمت کا مشاہدہ کرتا ہے، اس کا روکنا عطیہ کا پیش خیہ ہے، اس کی سزا تاریب ہے وہ شمنوں کو مسلط کرنا اللہ تعالیٰ کی طرف لے جانے والے کی طرح ہے اور اللہ تعالیٰ اپنے انعامات کے محل کو خوب جانتا ہے اور یہ بھی جانتا ہے کہ کمال پر اپنے رسول بھیجی، ارشاد باری تعالیٰ ہے

کہ :

﴿وَكَذَلِكَ فَتَنَّا بَعْضُهُمْ بِعَضًا لَّيَقُولُوا أَهْنَاكُمْ مِّنَ اللَّهِ عَلَيْهِمْ فِنْ بَيْنَنَا أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَعْلَمُ بِالشَّكَرِينَ﴾ [الأنعام: ٥٣]

اس طرح ہم نے آزمایا بعض کو بعض کے ذریعہ تاریب کیسیں؟ کیا کسی لوگ میں جن پر ہمارے بیچ اللہ نے احسان کیا ہے، کیا اللہ شکر گذاروں کو جانتا نہیں۔

اللہ تعالیٰ تخصیص کے مقام کو خوب جانتا ہے، نہ دینے سے اگر کوئی شخص اللہ کا محتاج بن جائے تو یہ محرومی اس کے حق میں عطیہ ہے اور اگر کوئی شخص عطیہ کے سبب اس سے اعراض کرے تو یہ محرومی ہے، اللہ تعالیٰ ہم سے استقامت کا طالب ہے اور یہ کہ ہم اس کا راستہ اپنائیں اور اس نے ہم کو یہ بتایا ہے کہ یہ مقصد بغیر اس کی مشیت و مدد کے حاصل نہیں ہو سکتا، ارشاد باری ہے کہ :

﴿وَمَا أَنْشَأْنَا مِنْ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ﴾ [النکور: ٢٩]

تمہارا چاہنا اللہ رب العزت کے چاہنے کے بغیر نہیں ہے۔

پس اگر بندے کے ساتھ ایک دوسری روح ہو جس کا اس کی روح سے وہی تعلق ہو جو اس روح کا اس کے بدن ہے اور روح کے ذریعہ ارادہ الہی بندے سے چاہے کہ وہ کوئی فعل انجام دے تو بھی بندہ انجام نہیں دے سکتا، ورنہ اس کا محل عطیہ کے قابل نہیں، اور اس کے ساتھ ایسا کوئی پیمانہ نہیں جس میں عطیہ رکھا جائے اور جو بھی بغیر پیمانہ کے آئے گا، محروم لوٹے گا، پس اسے صرف خود کو ملامت کرنا چاہیے قصہ کوتا یہ ہے کہ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے رنج و غم سے پناہ مانگی ہے اور یہ دونوں ایک

دوسرے کے ساتھی ہیں، اسی طرح آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے عاجزی اور کسل مندی سے پناہ مانگی ہے، اور یہ دونوں بھی باہم دیگرے ساتھی ہیں، کیونکہ بندے کی کامیابی اور اس کے عوq و مکال کا حاصل نہ ہوتا یا تو عدم قدرت و استطاعت سے ہوتا ہے اور اسی کو عاجزی کہتے ہیں، اور یا قدرت و استطاعت تو ہوگی لیکن بندے کے اندر اس کے حصول کی طلب و تریپ نہ ہوگی، اسی کو کسل مندی اور سستی کہتے ہیں۔

ان دونوں اوصاف سے ہر طرح کی بھلائی ضائع ہو جاتی ہے اور برائی پیدا ہوتی ہے، اس برائی کا ایک پہلو یہ ہے کہ انسان اپنے بدن سے نفع اندوں نہیں ہوتا جسے بزدیل کہتے ہیں اور اسی طرح اپنے مال سے نفع اندوں نہیں ہوتا جسے بخل کہتے ہیں، چنانچہ اس کی وجہ سے دو طرح کی مغلوبیت مسلط ہو جاتی ہے، ایک کسی کے حق کا غلبہ ہے غلبہ دین کہتے ہیں، دوسرے باطل کے باعث غلبہ یعنی انسانوں کا غلبہ اور یہ تمام مقاصد عاجزی اور کسل اور سستی کا نتیجہ ہیں۔

یہ مفہوم نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی اس صحیح حدیث کا ہے جس میں آپ نے اس شخص کے لئے جس کے خلاف فیصلہ ہوا تو یہ کہا «حَسْبِيَ اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ» آپ نے فرمایا: اللہ تعالیٰ عاجزی پر سرزنش کرتا ہے اور تمیں عقل و شعور سے کام لیتا چاہیے، پھر بھی اگر کوئی امر تم پر غالب آجائے تو «حَسْبِيَ اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ» کو، اس شخص نے تھک ہار کریے کلمہ پڑھا تھا اور ذرا بھی عقل و شعور سے کام نہیں لیا تھا، اگر عقل مندی سے کام لیتا تو فیصلہ اس کے موافق ہوتا ہا لکھ اگر ان اسباب کو ہوشمندی سے بروئے کار لاتا اور پھر بھی مغلوب ہو جاتا، اس صورت میں یہ جملہ واتد اپنے مقام پر درست ہوتا جیسے حضرت ابراہیم علیہ السلام نے تمام مامور بہ اسباب کو اختیار کیا، کسی کو ترک نہیں کیا اور نہ بجز اختیار کیا، پھر بھی جب دشمن غالب آگئے اور انہیں آگ میں ڈال دیا تو انسوں نے اس حالت میں «حَسْبِيَ اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ» کہا، چنانچہ یہ کلمہ جب اپنے مقام پر پڑھاتو فوراً اثر ہوا اور اس کا مقتضی ظاہر ہوا۔

اسی طرح جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام سے احمد کے دن یہ کہا گیا کہ :

﴿إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا الْكُمُ﴾ [آل عمران: ۱۷۳]

لوگوں نے تمہارے لئے جمع کر لیا ہے۔

ان لوگوں نے پوری تیاری کر کے دشمن کے مقابلے کے لئے نکلے، پھر مذکورہ کلمہ کہا اور اس نے اپنا

پورا اثر دکھایا، اسی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے فرمایا :

﴿وَمَن يَتَّقَّ اللَّهَ يَجْعَلُ لَهُ سَعْيًا ۝ وَيَرْفَعُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ ۝﴾ [الطلاق: ۳، ۲]

اور جو اللہ سے ڈرتے رہے، اللہ اس کے لئے نکلنے کی راہ بنادے گا اور اس کو ایسی جگہ سے رزق دے گا جہاں اس کا گمان بھی نہ ہو اور جو اللہ پر بھروسہ کرے گا تو وہ اس کو کافی ہے۔

مزید ارشاد ہے :

﴿وَاتَّقُوا اللَّهَ وَعَلَى اللَّهِ فَلِيَسْتَوْكِلُ الْمُؤْمِنُونَ ۝﴾ [المائدۃ: ۱۱]

اور اللہ سے ڈر و مونوں کو چاہیے کہ اللہ پر توکل کریں۔

اسباب دنیا اختیار کے بغیر توکل کرنا اور اللہ تعالیٰ کو کارساز سمجھنا یہ محض عاجزی ہے، اگرچہ اس پر قدرے توکل چھایا نظر آتا ہے، لیکن یہ توکل عجز ہے لذابندے کو چاہیے کہ اپنے توکل کو عاجزی اور عاجزی کو توکل نہ بنائے، بلکہ توکل کو بھی اسباب مامورہ سمجھ کر اسے اختیار کرے، جس کے بغیر کوئی کام سر انجام نہیں پاسکتا، اس مقام پر دو گروہ غلطی کے شکار ہوئے ہیں۔

ایک گروہ کا خیال ہے کہ حصول مراد کے لئے تنا توکل عی کافی اور مستقل سبب ہے، چنانچہ انہوں نے تمام وسائل اور اسباب کو معطل کر دیا، جس کی خود حکمت الہی مقتضی ہے اور سبب تک پہنچنے کا ذریعہ تھے، چنانچہ یہ گروہ ضعیف توکل اور ترک اسباب کے باعث عجز اور تفریط کا شکار ہو گیا۔

دوسرے گروہ نے اسباب پر اعتماد رکھا اور اس کو اختیار کیا لیکن توکل سے اعراض کیا۔

یہاں مقصودیہ ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے انتہائی کمال کی جانب بندوں کی رہنمائی کی ہے اور یہاں ہے کہ نفع بخش چیزوں پر دھیان ضروری ہے اور کوشش کرنا بھی لازم ہے، اسی صورت میں حَسْبِيَ اللَّهُ پڑھنے کا فائدہ ہو گا لیکن کوشش میں کوتاہی کے بعد حَسْبِيَ اللَّهُ کہنے پر اللہ تعالیٰ بندہ سے ناخوش ہوتا ہے اور اس کے لئے کفایت کا انتظام نہیں فرماتا، وہ تو صرف ان لوگوں کے لئے کافی اور کارساز ہے جو اس سے ڈریں پھر اس پر توکل کریں۔

## فصل (۳۷)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ذکر کرنے کا طریقہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اللہ تعالیٰ کا ذکر سب سے زیادہ کرتے تھے بلکہ آپ کا ہر کلام اللہ کے ذکر اور اس کی فکر میں ہوتا تھا، آپ کا امت کو حکم کرنا، روکنا اور اللہ تعالیٰ کے اسماء و صفات اور اس کے احکام اور وحد و عید کی تعلیمات سب کی سب ذکر الہی کے قبیل سے ہیں، اسی طرح اس کی بے حساب نعمتوں پر حمد و شناء اور تسبیح و تمجید بھی ذکر اللہ تھا، اللہ تعالیٰ سے سوال و دعا اور خوف و خشیت بھی ذکر تھا بلکہ آپ کی خاموشی تک بھی قلبی طور پر ذکر الہی کی مستحب تھی، جس طرح ذکر اللہ سے رطب انسان تھے، اسی طرح قلب و جگر بھی اس سے سرشار تھا۔

قصہ مختصر یہ کہ آپ ہر آن، ہر حالت میں ذاکر و شاغل رہتے تھے اور ذکر اللہ آپ کی سانس کے ساتھ جاری و ساری رہتا، اٹھتے بیٹھتے، چلتے پھرتے، سوار ہوتے، اترتے، سفر و حضور ہر وقت اور ہر حال میں آپ اللہ تعالیٰ کو یاد کرتے تھے اور اس کے ذکر و فکر میں رہتے تھے۔

جب آپ نیند سے بیدار ہوتے تو یہ دعا پڑھتے :

«الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَحْيَانَا بَعْدَ مَا أَمَاتَنَا وَإِلَيْهِ الشُّسُورُ»

تمام تعریفیں اس اللہ کے لئے ہیں جس نے ہم کو مارنے کے بعد زندہ کیا اور اس کے پاس اٹھ کر جاتا ہے۔

پھر اس کے بعد علامہ ابن قیم نے وہ حدیثیں ذکر کی ہیں، جن میں مندرجہ ذیل مواقع کی دعائیں مذکور ہیں، جب نیند سے بیدار ہو، جب نماز شروع کرے، جب گھر سے نکلے، جب مسجد میں داخل ہو، صبح و شام کی دعا اور جب کپڑے تبدیل کرے، جب گھر میں داخل ہو، جب بیت الخلاء میں داخل ہو، وضو کی دعا، اذان کی دعا، رویت ہلال کی دعا، کھانے کی دعا، اور چھیننے کی دعا۔

## فصل (۳۸)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا گھر میں داخل ہونے کا طریقہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اچانک گھر میں داخل نہیں ہوتے تھے بلکہ آگاہی کے بعد اندر جاتے تھے اور داخل ہونے کے وقت سلام کرتے تھے اور سواک فرماتے تھے، احوال دریافت فرماتے اور پوچھتے کیا کچھ ہے۔ بھی پوچھتے، دوپر کا لکھاٹا ہے اور کبھی خاموش رہتے حتیٰ کہ ماحضر پیش کر دیا جاتا۔

آپ سے ثابت ہے کہ ایک شخص نے پیشاب کرنے کی حالت میں سلام کیا تو آپ نے جواب نہیں دیا اور پھر فرمایا کہ اللہ تعالیٰ ایسی حالت میں بات چیت کرنا پسند نہیں کرتا ہے۔ آپ پیشاب پا گانہ کے وقت قبلہ سرخ یا پشت نہیں کرتے تھے۔ ایسا کرنے سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے منع بھی فرمایا ہے۔

## فصل (۳۹)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی اذان میں سنت طیبہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے اذان ترجیح اور بغیر ترجیح ہر طرح سے ثابت ہے۔ اور اقامت ایک ایک مرتبہ اور دو دو مرتبہ مشرع کیا ہے لیکن «قد فَامْتَ الصَّلَاةُ» کا کلمہ آپ سے دو ہی مرتبہ کہنا ثابت ہے۔ ایک دفعہ کہنا قطعاً ثابت نہیں۔ اس طرح اذان کے شروع میں اللہ اکبر چار بار کہنا ثابت ہے، دو بار نہیں۔

اذان کے وقت اور اس کے بعد پانچ قسم کے اذکار کی آپ نے امت کو تعلیم دی ہے :

۱۔ ایک یہ کہ سنتہ والا موزن کے کلمات و الفاظ دو ہر آنے جائے، سوائے «حَيَّ عَلَى الصَّلَاةِ» اور «حَيَّ عَلَى الْفَلَاحِ» کے کہ اس وقت «لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ» کہنا چاہیے اور نہ دونوں میں جمع اور نہ صرف «حَيَّ عَلَى الصَّلَاةِ وَحَيَّ عَلَى الْفَلَاحِ» پر اکتفا کرنا چاہیے۔

یہی حکمت کا تقاضا ہے، کیونکہ اذان کے کلمات ذکر ہیں اور «حَيَّ عَلَى الصَّلَاةِ وَالْفَلَاحِ» نماز کی دعوت ہے۔ اس لئے سنتہ والے کے لئے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ مسنون قرار دیا ہے کہ اس دعوت کو سن کر وہ اعانت کے کلمہ سے استعانت چاہیے۔

۲۔ دوسرے یہ کہ «رَضِيَتْ بِاللَّهِ رَبِّ الْإِسْلَامِ دِيَنَّا وَبِمُحَمَّدِنَبِيِّ (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ)» کہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ جس نے یہ دعا پڑھی اس کے گناہ بخش دیئے گئے۔

۳۔ تیسرے یہ کہ موزن کی اذان کا جواب دینے کے بعد نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر درود و سلام پھیجیے اور کامل ترین وہ درود ہے جو خود آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بغض نفیس امت کو سکھلایا ہے۔

۴۔ چوتھے اذان کے بعد یہ دعا پڑھیے :

«اللَّهُمَّ رَبَّ هَذِهِ الدَّعْوَةِ التَّامَّةِ وَالصَّلَاةِ الْقَائِمَةِ أَتِ مُحَمَّداً الْوَسِيلَةَ وَالْفَضِيلَةَ وَأَبْعَثْهُ مَقَاماً مَحْمُوداً»

اے اللہ کامل پکار اور ہمیشہ قائم رہنے والی نماز کے پروردگار! تو محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو وسیلہ اور بزرگی دے اور آپ کو مقام محمود پر پہنچا۔

5- پانچویں یہ کہ اس کے بعد اپنے لئے دعا کرے اور اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم کو طلب کرے۔  
سنن میں آپ سے مروی ہے کہ اذان اور اقامت کے مابین کی دعا رد نہیں ہوتی۔ صحابہ نے پوچھا کہ ہم اس وقت میں کیا دعا کریں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ سے دنیا اور آخرت میں عافیت کا سوال کرو۔ یہ حدیث صحیح ہے۔

آپ ذی الحجہ کے عشرہ میں بکھرت دعا کرتے تھے اور تکبیر و تحمید اور تسلیل کی تاکید فرماتے۔  
آپ یوم عرفہ کی نماز فجر سے لے کر آخری یوم تشریق کی عصر تک ان الفاظ کے ساتھ تکبیر کرتے تھے۔  
«اللَّهُ أَكْبَرُ، اللَّهُ أَكْبَرُ، لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ أَكْبَرُ، اللَّهُ أَكْبَرُ، وَاللَّهُ الْحَمْدُ»  
اس حدیث کی اسناد اگرچہ صحیح نہیں لیکن عمل اس پر ہوتا رہا ہے۔ اس میں اللہ اکبر مکرر ہے۔  
حضرت جابر اور حضرت ابن عباس کی روایت میں تین مرتبہ اللہ اکبر کہنا صرف ان کا اپنا عمل ہے، اور دونوں صورتیں مستحسن ہیں۔

امام شافعی فرماتے ہیں کہ اگر یوں کہے «اللَّهُ أَكْبَرُ كَبِيرًا وَالْحَمْدُ لِلَّهِ كَثِيرًا وَسُبْحَانَ اللَّهِ بِكْرَةً وَأَحْسِنَلَا» تو یہ بھی بہتر ہے۔

فصل (۲۰)

## آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا کھانا کھانے کا طریقہ

جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم کھانا شروع کرتے تو "بسم اللہ" کہتے اور لوگوں کو اس کا حکم دیتے۔ اور آپ فرمایا کرتے کہ جب تم میں سے کوئی کھانا کھانے کے وقت بسم اللہ کھنا بمحول جائے تو یہ کہے ہے "بِسْمِ اللَّهِ فِي أَوَّلِهِ وَآخِرِهِ" اور یہ صحیح ہے کہ کھانا کھاتے وقت بسم اللہ کھنا واجب ہے اور جو یہ کھنا چھوڑ دیتا ہے تو اس کے کھانے پینے میں شیطان شریک ہو جاتا ہے۔

بسم اللہ کرنے کے متعلق احادیث صحیح اور صریح وارد ہوئی ہیں۔ نہ اس کے مخالف کوئی حدیث ہے، نہ اجماع امت۔

اگر اجتماعی کھانے کے وقت ایک آدمی بسم اللہ پڑھ لے تو کیا باقی لوگوں سے یہ وجوہ ساقط ہو جائے گا اور شیطان کی شرکت ختم ہو جائے گی۔ تو امام شافعی فرماتے ہیں کہ ایک آدمی کا پڑھ لیتا سب کی طرف سے کافی ہو جائے گا۔ یہ بھی کہا جاسکتا ہے کہ جو شخص بسم اللہ پڑھے گا صرف اسی کے کھانے سے شیطان کی شرکت ختم ہو گی۔

لام تندی نے حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی اس حدیث کو صحیح بتا کر نقل کیا ہے کہ جی کریم صلی اللہ علیہ وسلم چھ آدمیوں کے ساتھ کھانا تناول فرماتے تھے۔ اتنے میں ایک اعرابی آیا اور سارا کھانا دو لئے میں صاف کر دیا۔ اس پر آپ نے فرمایا "اگر یہ بسم اللہ پڑھ لیتا تو یہ کھانا تم سب کو کافی ہو جاتا۔"

یہ یقینی بات تھی کہ آپ اور صحابہ کرام بسم اللہ پڑھ چکے تھے، اور حضرت حذیفہ سے مروی ایک حدیث میں ہے کہ "ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ایک کھانے میں شریک تھے کہ اچانک ایک لڑکی آئی اور کھانے میں ہاتھ ڈالنے لگی، تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کا ہاتھ پکڑ لیا پھر اس کے بعد ایک اعرابی آیا، آپ نے اس کا بھی ہاتھ پکڑ لیا اور فرمایا کہ شیطان اس کھانے کو حلال سمجھ لیتا ہے جس پر اللہ کا نام نہ لیا جائے اور وہ اس لڑکی کو اس لئے ساتھ لایا تھا اسکے ذریعہ کھانا اپنے

لئے حلال کرے۔ توجہ میں نے اس کا ہاتھ پکڑ لیا تو پھر اسی مقصد کے لئے اعرابی کو لے آیا لیکن میں نے اس کا بھی ہاتھ پکڑ لیا۔ بخدا اس وقت شیطان کا ہاتھ دونوں ہاتھوں کے ساتھ میرے ہاتھ میں تھا، پھر بسم اللہ پڑھ کر آپ نے کھانا تناول فرمایا۔ اس حدیث سے معلوم ہوا کہ سب کا پڑھنا ضروری ہے۔

لیکن اس حدیث کا یہ جواب دیا جاسکتا ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس وقت کھانا شروع نہیں فرمایا تھا اور اس لڑکی نے پہلے شروع کر دیا تھا۔ اس لئے آپ نے اس کا ہاتھ پکڑ لیا۔

رہا سلام کرنے اور چھینکنے والے کے جواب کا مسئلہ تو محل نظر ہے اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا "جب تم میں سے کوئی چھینکے اور الحمد للہ کرے تو ہر سننے والے مسلمان کا فرض ہے کہ اس کا جواب دے۔"

اگر دونوں میں حکم تسلیم کر لیا جائے تو بھی ان کے اور کھانے کے مسئلہ کے مابین فرق ظاہر ہے۔ اس لئے کہ شیطان کو کھانے والے کی مشارکت اس وقت حاصل ہوتی ہے جب وہ بسم اللہ نہ پڑھے، اور دوسرا جب بسم اللہ پڑھے گا تو صرف اس کے حق میں مشارکت ختم ہو گی، لیکن نہ پڑھنے والے کے حق میں باقی رہے گی۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی عادت مبارکہ یہ تھی کہ جب برتن میں پانی پیتے تو تین سانس میں پیتے اور ہر سانس پر اللہ کی تعریف کرتے اور آخر میں الحمد للہ کرتے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی کسی کھانے کو برا نہیں کہا، اگر آپ کو ناپسند ہوتا تو چھوڑ دیتے اور خاموش رہتے اور بھی یہ بھی فرمادیتے کہ مجھے اس کی خواہش نہیں ہے۔ کبھی کھانے کی تعریف بھی فرماتے تھے۔ جیسے ایک حدیث میں فرمایا "بہترین سالن سر کہ ہے" یہ آپ نے اس شخص سے فرمایا تھا جس نے کہا تھا، ہمارے پاس پیش خدمت کے لئے صرف سر کہ ہی ہے۔ یہ ارشاد اس کی دلجمی کے لئے تھا، اس سے مقصود سارے کھانوں پر افضلیت نہ تھی۔

جب آپ کی خدمت میں کھانا پیش کیا جاتا اور آپ روزے سے ہوتے تو فرماتے کہ "میرا روزہ ہے" اور ارشاد فرمایا کہ اگر روزے دار کو کھانا پیش کیا جائے تو کھانا پیش کرنے والے کو دعائیں دو اور اگر روزے سے آپ نہ ہوتے تو تناول فرماتے تھے۔

جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو کھانے پر دعو کیا جاتا اور کوئی دوسرے بھی آپکے ہمراہ ہو جاتا تو آپ میزبان کو مطلع کرتے اور فرماتے کہ یہ بھی ہمارے ساتھ ہے۔ اگر تم چاہو تو اسے اجازت دو ورنہ واپس لوٹا

دیں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کھانا کھاتے وقت باعثیں بھی کر لیتے تھے، چنانچہ ایک دفعہ آپ نے اپنے خادم سے فرمایا کہ ”بِسْمِ اللّٰہِ کو اور اپنے سامنے سے کھاؤ۔“

بس اوقات مہمانوں کو مزید کھانے کی پیشکش اور اصرار فرماتے، جس طرح کہ مہمان نواز اہل کرم کیا کرتے ہیں۔ جس طرح دو دفعہ پینے کا واقعہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کے ساتھ پیش آیا کہ آپ ان سے بار بار پیو اور پیو فرماتے رہے۔

جب آپ کسی کے یہاں کھانا نوش فرماتے تو ان کے لئے دعائیں دیئے بغیر تشریف نہ لے جاتے، جیسا کہ امام ابو داؤد نے آپ سے ابوالیشم کے واقعہ میں روایت کیا ہے کہ لوگ جب کھانے سے فارغ ہوئے تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ”أَشْبِهُوا الْخَاقِمَ“ اپنے بھائی کو ثواب پہنچاؤ۔ ”لوگوں نے عرض کیا، کس طرح ثواب پہنچائیں تو آپ نے فرمایا کہ آدمی جب کسی کے گھر بیلایا جائے اور کھانے پینے سے فارغ ہو جائے تو اس کے لئے دعا کرے اور یہی ثواب پہنچانا ہے۔“

آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ ایک دفعہ آپ رات کے وقت گھر میں تشریف لائے اور کھانا تلاش کیا لیکن کچھ نہیں ملا۔ اس وقت آپ نے یہ دعا فرمائی :

«اللَّٰهُمَّ أَطْعِنْ مَنْ أَطْعَمْنِي وَأَسْقِنْ مَنْ سَقَانِي»

اے اللہ جو مجھے کھلانے تو سے کھلا اور جو پلاۓ تو سے پلا۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم اس شخص کے لئے دعا فرماتے تھے جو فقراء و مساکین کو کھانا کھلاتے ہیں اور ان کی تعریف کرتے تھے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کسی کے ساتھ بھی بیٹھ کر کھانا تناول فرمانے میں اعتناب نہیں فرماتے تھے، چاہے وہ چھوٹا ہو یا بڑا، آزار ہو یا غلام۔

آپ دائیں ہاتھ سے کھانے کا حکم دیتے تھے اور بائیں ہاتھ سے کھانے کو منع فرماتے تھے اور فرمایا کرتے کہ ”شیطان بائیں ہاتھ سے کھاتا اور اسی سے پیتا ہے۔“ اس حدیث سے بائیں ہاتھ سے کھانے کی حرمت ثابت ہوتی ہے اور یہی صحیح ہے۔

کچھ لوگوں نے آپ سے عدم آسودگی کی شکایت کی تو آپ نے ان کو بتایا کہ وہ ساتھ مل کر کھائیں اور الگ الگ نہ کھائیں اور بسم اللہ پڑھ لیا کریں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ بھی مروی ہے کہ ”اپنے کھانے کو اللہ کے ذکر کے ساتھ ہضم کیا کرو اور کھا کر فورا نہ سویا کرو۔ اس سے تمہارا دل سخت ہو جائے گا۔“ یہ حدیث صحیح معلوم ہوتی ہے۔ تجربہ سے بھی اس کا مشاہدہ ہوتا ہے۔

## فصل (۳۱)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے سلام اور اس کے جواب کا طریقہ

صحیحین میں مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ”بہترین اسلام یہ ہے کہ تم کھانا کھلاؤ اور بجائے والے اور نہ جائے والے سب کو سلام کرو۔“ نیز صحیحین میں مذکور ہے کہ جب اللہ تعالیٰ نے حضرت آدم علیہ السلام کو پیدا کیا تو ان سے فرمایا کہ ان فرشتوں کے پاس جاؤ اور انہیں سلام کرو اور سنو کہ وہ تمہیں کس طرح سلام کا جواب دیتے ہیں کیونکہ وہی تمہارا اور تمہاری اولاد کا سلام و جواب ہو گا۔ چنانچہ حضرت آدم علیہ السلام نے جا کر السلام علیکم کہا۔ فرشتوں نے جواب میں السلام علیکم و رحمۃ اللہ کہا اور ان کے جواب میں و رحمۃ اللہ کا اضافہ تھا۔

نیز آپ نے سلام کو عام کرنے کا حکم دیا اور فرمایا کہ جب وہ سلام کو عام کریں تو ان کی آپس میں محبت پیدا ہو جائے گی اور لوگ بغیر ایمان کے جنت میں داخل نہ ہوں گے اور ایمان بغیر محبت کے پیدا نہیں ہو سکتا۔

صحیح بخاری میں حضرت عمار کا یہ قول مذکور ہے کہ تین باتیں جس نے جمع کر لیں اس نے ایمان کو حاصل کر لیا۔ اول اپنے آپ سے انصاف کرنا، دوم سلام کرنا، سوم تنگی کے وقت خرچ کرنا۔ ان کلمات میں چھوٹی بڑی تمام بھلائیاں سست گئی ہیں۔ اس لئے کہ انصاف کا تقاضا یہ ہے کہ انسان اللہ اور بندوں کے تمام حقوق کو ادا کرے اور لوگوں کے ساتھ وہی معاملہ کرے جسے اپنے لئے پسند کرے۔ اس میں اپنی ذات کے ساتھ انصاف کی بات بھی داخل ہے۔ اس لئے اپنے بارے میں انسان کو کسی ایسے وصف کا دعویٰ نہیں کرنا چاہیے جو موجود نہ ہو اور نہ نفس کو اللہ تعالیٰ کی نافرمانی سے پلید کرنا چاہیے۔

حاصل یہ ہے کہ اس انصاف سے اللہ تعالیٰ کی اور اپنی معرفت حاصل ہو گی۔ بندہ کو نفس کے ذریعہ اس کے خالق سے مزاحمت نہیں کرنی چاہئے۔ اور اپنی مراد کو اللہ تعالیٰ اور نفس کی مراد کے مابین تقسیم

میں کہنا چاہتے ہیں کیونکہ یہ خالمانہ تقسیم ہے۔ ایسی تقسیم مشرکین کرتے تھے۔ جیسا کہ ارشاد پاری ہے :

﴿هَذَا لِلّهِ الرَّحْمَنُ وَهَذَا لِشَرِكَائِنَا فَمَا كَانَ لِشَرِكَائِهِمْ فَلَا يَصِلُ  
إِلَيْهِ اللّهُ وَمَا كَانَ لَهُ وَمَا كَانَ لِشَرِكَائِهِمْ سَاءَ مَا  
يَتَحَكَّمُونَ﴾ [الأنعام: ١٣٦]

یہ ان کے خیال میں اللہ کا ہے اور یہ ہمارے شرکاء کا اور جو شرکاء کا ہے وہ اللہ تک نہیں پہنچتا اور جو اللہ کا ہے وہ شرکاء تک پہنچتا ہے۔ ان کا فیصلہ کس قدر رہا ہے۔

بندے کو غور کرنا چاہیے کہ وہ ایسی تقسیم کرنے والوں میں داخل نہ ہو جائے جو اپنی ذات اپنے شرکاء اور اللہ تعالیٰ کے درمیان تقسیم کرتے ہیں، ورنہ وہ غیر شعوری حالت میں شک و شبہ میں پڑ جائے گا، کیوں کہ پیدائشی طور پر وہ ناداں اور ظالم ہے اور جو خود ظالم و جاہل ہو اس سے انصاف کا مطالبہ کیسے کیا جا سکتا ہے۔ مخلوق کے معاملہ میں وہ شخص کیونکر انصاف کر سکتا ہے جو خالق کے معاملہ میں انصاف نہ کر سکا۔

ایک روایت میں ہے کہ ابن آدم تم نے میرے ساتھ انصاف نہیں کیا۔ ہماری نعمتیں تم تک پہنچ رہی ہیں اور تم ساری برائیاں ہم تک آرہی ہیں۔ ایک دوسری روایت میں ہے کہ ابن آدم : تم نے ہمارے ساتھ انصاف نہیں کیا۔ ہم نے تم کو پیدا کیا تم ہمارے علاوہ کسی اور کی عبادت کرتے ہو۔ ہم تم کو رزق دیتے ہیں۔ تم دوسرے کا شکر ادا کرتے ہو۔ پھر کیسے اپنے ساتھ بے انصافی کرنے والا دوسروں کے ساتھ انصاف کر سکتا ہے بلکہ اس نے اس کے ساتھ بدترین ظلم کیا حالانکہ خام خیالی میں سمجھ رہا ہے کہ وہ اکرام کر رہا ہے۔

سلام کرنے کا مطلب تواضع و اکساری ہے۔ ایسا آدمی کسی کے سامنے تکبر نہیں کرتا۔ محتاجی میں خرچ اسی وقت ہو گا جب اللہ تعالیٰ پر پورا بھروسہ اور یقین کامل، 'توکل'، رحم و کرم، بجود و سخا کی صفات سے متصف ہو گا اور بندہ شیطان کی مکنیب کرے جو فخر و فاقہ سے ڈراتا ہے اور برائیوں کا حکم دیتا ہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ جب آپ پچول کے پاس سے گذرتے تو سلام کرتے تھے اور ترقی نے روایت کیا ہے کہ آپ ایک دن عورتوں کی ایک جماعت کے پاس سے گذرے تو آپ نے انہیں ہاتھ کے اشارہ سے سلام کیا۔

ابوداؤد نے حضرت اسماء بنت یزید سے روایت کیا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ایک دن ہم عورتوں

کی ایک جماعت کے پاس سے گذرے تو سلام کیا۔ ترمذی کی بھی یہی روایت ہے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ واقعہ ایک ہی ہے اور آپ نے ان کو ہاتھ کے اشارہ سے سلام کیا تھا۔

امام بخاری نے روایت کیا ہے کہ صحابہ کرام جمعہ کے دن نماز سے لوٹنے ہوئے ایک بڑھیا کے پاس سے گذرتے تھے تو اسے سلام کرتے تھے اور وہ انہیں کچھ کھانا وغیرہ پیش کرتی تھیں۔ عورتوں کو سلام کرنے کے سلسلہ میں صحیح قول یہی ہے کہ بوڑھی اور محروم عورتوں کو سلام کیا جائے۔ ان کے علاوہ کسی کو نہیں۔

صحیح بخاری میں ہے کہ ”چھوٹا بڑے کو اور چلنے والا بیٹھے ہوئے کو اور سوار پیل چلنے والے کو اور تھوڑے افراد زیادہ کو سلام کریں۔“ ترمذی میں ہے کہ ”چلنے والا کھڑے کو سلام کرے“ اور مسند بخاری میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے مروی ہے کہ ”و چلنے والوں میں سے جو پہل کرے وہ افضل ہے۔“ سنن ابو داؤد میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے مروی ہے کہ ”جو سلام میں ابتداء کرے وہ اللہ کے یہاں تمام لوگوں سے بہتر ہے۔“

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ تھی کہ کسی جماعت کے پاس آتے تو سلام کرتے اور جب واپس ہوتے تو بھی سلام کرتے تھے، نیز آپ نے فرمایا کہ ”جب تم میں سے کوئی بیٹھے تو سلام کرے اور جب کھڑا ہو تو سلام کرے اور پہلا دوسرے سے زیادہ حقدار نہیں۔“

ابوداؤد نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت کیا کہ جب تم میں سے کوئی اپنے رفق سے ملے تو سلام کرے اگر دونوں کے بیچ میں درخت یا دیوار حائل ہو جائے پھر سامنا ہو تو اس وقت پھر سلام کرے۔ حضرت انس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کرام چلتے رہتے تھے تو رہا میں اگر کوئی پتھر یا درخت آ جاتا تو دوسریں باسیں ہٹ جاتے اور جب دوبارہ ملتے تو ایک دوسرے کو سلام کرتے تھے۔

نیز نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ ہے کہ مسجد میں آنے والا سب سے پہلے تہیۃ المسجد دو رکعت نماز پڑھے پھر آئے اور لوگوں کو سلام کرے۔ اس طرح تہیۃ المسجد، تہیۃ القوم سے مقدم ہو جائے گا، کیونکہ یہ اللہ تعالیٰ کا حق ہے اور سلام بندوں کا، اور ایسے حالات میں اللہ تعالیٰ کا حق مقدم کیا جائے گا۔ بخلاف مالی حقوق کے تو ان میں نزاع پیلا جاتا ہے اور دونوں کے درمیان فرق آدمی کی ضرورت کے لحاظ سے ہوتا ہے، اور یہ دیکھ کر کہ مال میں دونوں قسم کے حقوق کو ادا کرنے کی وسعت ہے یا نہیں۔

اس طرح مسجد میں آنے والے کے لئے تین باتیں ترتیب وار ضروری ہیں جبکہ مسجد میں کوئی جماعت بھی بیٹھی ہوئی ہو :

اول یہ کہ داخل ہوتے وقت یہ دعا پڑھے :

«بِسْمِ اللَّهِ وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ»

دوم یہ کہ تختہ المسجد کی دور کعت نماز ادا کرے۔ سوم یہ کہ اس کے بعد لوگوں کو سلام کرے۔ جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم رات کو اپنے گھر میں داخل ہوتے تو اس طرح سلام کرتے کہ جانے والاں لے اور جو سویا ہو وہ نہ جاگے۔ (رواه مسلم) امام ترمذی نے یہ روایت ذکر کی ہے کہ ”کلام سے قبل ہی سلام کیا جائے گا۔“

امام احمد نے حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ سے مرفوع ا روایت کیا ہے کہ ”سوال سے قبل ہی سلام ہونا چاہئے۔“ اس لئے جو سلام سے پہلے سوال کرے اس کا جواب نہ دو۔ آپ سے یہ بھی منقول ہے کہ ”اس شخص کو اجازت نہ دو جو سلام سے ابتداء نہ کرے۔“

جب آپ کسی کے دروازے پر تشریف لاتے تو دروازے کے بال مقابل کھڑے نہ ہوتے بلکہ دائیں یا بائیں جانب کھڑے ہوتے اور السلام علیکم کہتے تھے۔ جو آپ کے سامنے آتا آپ خود اس کو سلام کرتے۔ آپ دوسروں کو سلام پہنچاتے بھی تھے جیسا کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہا کو سلام پہنچایا تھا اور حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے فرمایا تھا کہ حضرت جبریل تمہیں سلام کہتے ہیں۔

آپ کی سنت مبارکہ یہ تھی کہ آپ سلام کو ویرکات پر ختم کرتے تھے۔ بخاری میں حضرت انس سے مروی ہے کہ آپ تین بار سلام کرتے تھے، لیکن ایسا شاید اس وقت ہوتا ہے جب لوگ زیادہ ہوتے تھے اور ایک بار میں سب کو سلام نہیں پہنچا پاتا تھا۔ آپ کو جب یہ خیال ہوتا کہ پہلی اور دوسری بار سن نہیں سکتے ہیں تو سہ بارہ سلام کرتے۔ آپ کی سنت پر غور کرنے سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ سلام کا تکرار عارضی ہیز تھی۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم جس سے ملتے تو خود سلام کرتے اور جب کوئی آپ کو سلام کرتا تو اس کا ویسا ہی یا اس سے بہتر جواب فورا دیتے۔ ہاں اگر کوئی عذر ہوتا جیسے قضاء حاجت وغیرہ تو جواب میں تاخیر کرتے۔ آپ سلام کا جواب یا تھہ سریا انگلی کے اشارے سے نہ دیتے سوائے نماز کے، کیونکہ اگر نماز کی

حالت میں سلام کیا جاتا تو آپ اشارہ سے جواب دیتے تھے اور یہ متعدد صحیح احادیث سے ثابت ہے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم سلام کی ابتداء ”السلام علیکم و رحمة اللہ“ کے کلمات سے کہتے تھے اور ابتداء میں سلام کرنے والے کو ”علیک السلام“ کہنے کو ناپسند کرتے تھے۔ سلام کرنے والے کا جواب آپ صلی اللہ علیہ وسلم ”و علیکم السلام“ سے دیتے تھے۔ جواب سے اگر واو کو حذف کر دیا جائے تو ایک جماعت کا خیال ہے کہ جواب کا فرض اداہ ہو گا کیونکہ یہ سنت کی مخالفت ہے، نیز اس سے یہ پتہ نہیں چلا کہ اس نے جواب دیا ہے یا سلام کیا ہے۔ کچھ اور لوگوں کا خیال ہے کہ اس طرح کا جواب صحیح ہو گا۔ امام شافعی نے اس کی وضاحت کی ہے۔ اور اس آیت سے استدلال کیا ہے کہ ﴿فَقَالُوا سَلَّمَ فَالَّذِي  
﴾ (ذاریات) لیکن اس جگہ جواب میں واو اس لیے حذف کیا گیا کہ ابتداء میں بھی جملہ میں کچھ حذف ہے۔ امام شافعی کے خیال کی تائید آدم علیہ السلام کو فرشتوں کے جواب سے بھی ہوتی ہے کیونکہ اس میں واو نہیں تھا۔

فصل (۲۲)

## آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا اہل کتاب کو سلام کرنے کا طریقہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا، اہل کتاب سے سلام کی ابتداء نہ کرو۔ جب تم راستے میں ان سے ملوٹا نہیں تھک راہ کی طرف مجبور کرو، لیکن کہا جاتا ہے کہ یہ حکم ایک خاص موقع کا ہے، جب آپ نبی قریب کی طرف گئے تو فرمایا، نہیں سلام کرنے میں پہل نہ کرو۔ اب یہ سوال ہے کہ یہ حکم تمام حالات کے لئے ہو گایا کسی اور قوم کے لئے مخصوص ہے، یہ محل نظر ہے۔ صحیح مسلم میں مذکور ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، یہودیوں اور یہودیوں کو سلام کرنے میں پہل نہ کرو۔ اگر انہیں کسی راستے میں ملوٹا نہیں تھک راہ کی طرف جانے پر مجبور کرو۔

بظاہر یہ حکم عام ہے لیکن علماء کا اس مسئلہ میں اختلاف ہے اور اکثریت اس طرف ہے کہ ان کو سلام کرنے میں پہل نہ کی جائے۔ سلام کے جواب دینے کے متعلق صحیح قول یہ ہے کہ جواب دینا واجب ہے، اور ان میں اور اہل بدعت میں یہ فرق ہے کہ ہمیں اہل بدعت سے قطع تعلق کا حکم ہے (اکہ اس سے انہیں تعزیر و ذجر کی جائے)۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ ایک مجلس سے آپ کا گذر ہوا جس میں مسلمان اور مشرکین سب بیٹھتے تھے۔ آپ نے ان سے سلام کیا۔ اسی طرح ہر قل وغیرہ کے نام خط لکھا تو «سلام علی من اتّبعَ الْهُدَى» لکھا۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ بھی منقول ہے کہ گذرنے والی جماعت میں سے ایک شخص اگر سلام کرے تو کافی ہو گا۔ اور بیٹھے ہوئے لوگوں میں سے ایک شخص جواب دیدے تو یہ بھی کافی ہو گا۔ اس کی طرف وہ لوگ گئے ہیں جو جواب کو فرض کفایہ کرتے ہیں، لیکن اگر یہ حدیث ثابت ہو تو مذکورہ قول بت خوب ہے مگر اس کی سند میں سعید بن خالد ہیں جن کے بارے میں ابو زرعہ کا قول ہے کہ ضعیف ہیں اور یہی ابو حاتم نے بھی کہا ہے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ بھی تھی کہ جب کوئی آپ کو کسی کا سلام پہنچاتا تو اس کو اور پہنچانے والے دونوں کو آپ جواب دیتے تھے۔ اگر کسی سے خلاف شرع کام ہو جاتا تو اس کے توبہ کرنے تک آپ صلی اللہ علیہ وسلم نہ اس سے سلام کرتے اور نہ اس کے سلام کا جواب دیتے تھے۔

فصل (۲۳)

## آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا اجازت طلبی کا طریقہ

صحیح روایت میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے منقول ہے کہ آپ نے فرمایا "اجازت تین بار طلب کی جائے اگر اجازت مل جائے تو بھر ہے ورنہ واپس پلے جاؤ" اور یہ بھی فرمایا کہ "اجازت طلبی محض دیکھنے سے بچتے کے لیئے ہے" نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے مروی ہے کہ آپ نے اس شخص کی آنکھ پھوڑنے کا ارادہ فرمایا جو مجرم کے دروازے سے دیکھنے کی کوشش کر رہا تھا اور پھر فرمایا کہ : "اجازت طلبی اس لیے ہے کہ آنکھوں سے دیکھنے کی ضرورت نہ رہے"۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی عادت مبارکہ تھی کہ اجازت چاہنے سے قبل سلام کرتے تھے اور لوگوں کو اس کی تعلیم بھی دیا کرتے تھے۔ ایک شخص نے اجازت طلب کرتے ہوئے عرض کیا کیا میں اندر آ جاؤں تو آپ نے ایک شخص کو بھیجا کہ جاؤ اسے اجازت طلب کرنے کا طریقہ بتاؤ اور کو کو کہ پسلے السلام علیکم کے پھر اندر آنے کے لئے پوچھے۔ آپ کو یہ فرماتے ہوئے اس شخص نے سن لیا تو اس نے اسی طرح سے کیا۔ چنانچہ آپ نے اجازت مرحمت فرمادی اور وہ اندر داخل ہوا۔

اس حدیث سے ان لوگوں کی تردید ہوتی ہے جو یہ کہتے ہیں کہ پسلے اجازت طلب کی جائے پھر سلام کیا جائے اور ان کی بھی تردید ہوتی ہے جو یہ کہتے ہیں کہ اگر صاحب مکان پر داخلہ سے پسلے نظر پڑ جائے تو پسلے سلام کرے گا ورنہ پسلے اجازت طلب کرے گا۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ بھی تھی کہ تین بار اجازت طلبی کے بعد اگر اجازت نہ ملے تو واپس لوٹ جاتے۔ اس میں ان کی تردید ہے جو یہ کہتے ہیں کہ اگر صاحب خانہ سن سکیں تو تین بار سے زیادہ اجازت طلب کر سکتا ہے اور دوسرے الفاظ میں اجازت چاہ سکتا ہے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ تھی کہ جب اجازت طلب کرنے والے سے دریافت کیا جائے کہ تم کون ہو تو جواب میں فلاں بن فلاں یا اپنی کنیت بتائے اور یہ نہ کہ کہ میں ہوں۔

ابوداؤ نے آپ سے روایت کیا ہے کہ ”آدمی اگر کسی کے پاس اپنا قاصد بھیجے تو یہ اس کی اجازت کی دلیل ہے“۔ اس حدیث کو امام بخاری نے تعلیقاً ذکر کیا ہے پھر ایک حدیث ذکر کی ہے جس سے یہ پتہ چلتا ہے کہ اجازت طلب کرنے کا اعتبار دعوت دینے کے بعد بھی ہو گا۔ اس حدیث میں اصحاب صہبے متعلق ایک صحابی کا بیان ہے کہ میں نے انہیں دعوت دی، وہ لوگ آئے اور اجازت طلب کی۔ کچھ لوگوں کا خیال ہے کہ مدعا فوراً آجائے تو اجازت طلب کرنے کی ضرورت نہیں اور اگر دعوت کے کچھ دیر بعد آئے تو پھر اجازت طلب کرنی ہوگی۔ کچھ دوسرے لوگوں کا خیال ہے کہ داعی کے پاس مدعا کے آنے سے پہلے کچھ ایسے لوگ ہوں جن کو وہ دعوت دے چکا ہو تو اب مدعا کو اجازت طلب کرنے کی ضرورت نہ ہوگی ورنہ وہ اجازت طلب کرے گا۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی عادت مبارکہ تھی کہ جب تخلیہ کے لئے کسی کے گھر جاتے تو کسی کو دروازے پر مقرر کر دیتے پھر کوئی بلا اجازت آپ کے پاس جانہیں پاتا تھا۔

رسی وہ اجازت طلبی جو اللہ تعالیٰ نے غلاموں کو اور ان بچوں کو حکم دیا ہے جو ابھی رشد و بلوغ کو نہیں پہنچے، اس کے تین مواقع ہیں۔ فجر سے قبل، وہ پہر کے وقت، اور سوتے وقت۔ چنانچہ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما اس کا حکم فرمایا کرتے اور کہا کرتے تھے کہ لوگوں نے اس پر عمل ترک کر رکھا ہے۔

ایک جماعت کا خیال ہے کہ یہ آیت منسوخ ہے لیکن انہوں نے اس کی کوئی دلیل نہیں پیش کی۔ ایک جماعت کا قول ہے کہ مستحب ہے، لیکن امر کے صیغہ سے ظاہری طور پر وجوب کو نہ مانے کی ان کے پاس بھی کوئی دلیل نہیں ہے۔

ایک جماعت کا مسلک ہے کہ یہ حکم صرف عورتوں کیماں تھے مخصوص ہے اور یہ بات بالکل غلط ہے۔ ایک اور جماعت کا خیال ہے کہ یہ صرف مردوں کے ساتھ خاص ہے۔ ان کا استدلال ”الذین“ کے کلمے سے ہے جو مردوں کے لئے استعمال ہوتا ہے لیکن کام کا سیاق و سبق اس کے منافی ہے۔

ایک جماعت کا خیال ہے کہ یہ حکم ضرورت کی وجہ سے تھا جب ضرورت ختم ہو گئی تو حکم بھی باقی نہ رہا۔ چنانچہ امام ابوداؤ نے سنن میں ذکر کیا ہے کہ کچھ لوگوں نے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے دریافت کیا کہ آپ کا اس آیت کے بارے میں کیا خیال ہے، ہمیں اس کا حکم ہوا ہے لیکن اس پر کوئی عمل نہیں کرتا تو حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ مومنوں پر شفیق و رحیم ہے۔ اسے پر وہ پسند ہے۔ پہلے لوگوں کے گھروں میں پر دے کا انتظام نہ تھا۔ اکثر خادم، لڑکے زیر پر دروش، یتیم گھر

میں ایسی حالت میں داخل ہو جاتے جب مرد اپنی بیوی کی ساتھ ہوتا، لہذا اللہ تعالیٰ نے مذکورہ اوقات میں اجازت لینے کا حکم دیا۔ پھر لوگوں میں پردے کا انتظام ہو گیا تو کسی کو اس آیت پر عمل کرتے ہوئے نہیں دیکھا۔

بعض لوگوں نے اس حدیث کی صحت کا انکار کیا ہے اور عکرہ کو مطعون کیا ہے لیکن اس سے کچھ نہیں ہوتا اور اسی طرح راوی عمرو بن ابی عمرو کو بھی مطعون کیا ہے لیکن اس طعن و تشنیع سے کچھ فرق نہیں پڑتا کیونکہ اصحاب مسیحین نے ان کی روایتوں کو لیا ہے، اس لئے مذکورہ طعن بے جا اور بے سود ہے۔

ایک اور جماعت کا خیال ہے کہ مذکورہ آیت حکم ہے اور اس کا کوئی معارض نہیں لیکن صحیح قول یہ ہے کہ آیت کا حکم ایک سبب سے متعلق ہے جس کی طرف آیت میں اشارہ موجود ہے یعنی اگر اجازت کے قائم مقام کوئی چیز موجود ہو مثلاً دروازہ کھول دیا جائے یا پردہ اخراج دیا جائے یا لوگ آرہے ہوں تو ایسی صورت میں اجازت طلب کرنے کی ضرورت نہیں لیکن اگر ایسا نہ ہو تو پھر اجازت طلب کرنا ضروری ہے اور آیت کا حکم برقرار ہے۔

## فصل (۲۲)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا چھینکنے میں اسوہ حسنہ

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ اللہ تعالیٰ چھینک کو پسند کرتا ہے اور جمالی کو ناپسند کرتا ہے۔ لہذا جب تم میں سے کسی کو چھینک آئے اور وہ الحمد للہ کے تو سنتے والے مسلمان پر حق واجب ہے کہ جواب میں یہ حکم اللہ کے۔ رہی جمالی تو یہ شیطان کو طرف سے ہے، لہذا جب تم میں سے کسی کو جمالی آئے تو چاہیے کہ جہاں تک ہو سکے اسے روکے کیونکہ جب تم میں سے کوئی جمالی لیتا ہے تو شیطان ہنستا ہے۔ (بخاری)۔

امام بخاری نے مزید روایت کیا ہے کہ ”جب تم میں سے کسی کو چھینک آئے تو اسے چاہیے کہ وہ الحمد للہ کے اور اس کے بھائی اور ساتھی کو چاہیے کہ جواب میں یہ حکم اللہ کے اور جب یہ حکم اللہ کہ چکے تو پہلے شخص کو چاہیے کہ ”یَهُدِّيْكُمُ اللَّهُ وَيُصْلِّيْخُ بَالَّكُمْ“ کے یعنی اللہ تعالیٰ تمہیں ہدایت دے اور تمہارے حالات درست کر دے۔

صحیح مسلم میں مذکور ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ”جب تم میں سے کوئی چھینکنے اور الحمد للہ کے تو تم یہ حکم اللہ کو اور اگر وہ الحمد للہ نہ کے تو اس کا جواب نہ دو۔“

صحیح مسلم ہی میں ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ”ایک مسلمان کے دوسرے مسلمان پر چھینتیں۔ جب تم اس سے ملو تو سلام کو، جب تمہیں دعوت دے تو قبول کرو، جب نصیحت طلب کرے تو نصیحت کرو، جب چھینکنے اور الحمد للہ کے تو یہ حکم اللہ کو، جب مرجائے تو جنازہ میں شرکت کرو اور جب بیمار ہو جائے تو عیادت کرو۔“

امام ترمذی نے حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما سے روایت کیا ہے کہ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیں چھینکنے کے وقت یہ کہنے کی تعلیم دی ہے ”الحمد للہ علی کل حال“ امام مالک نے نافع سے اور انہوں نے ابن عمر سے روایت کیا ہے جب تم میں سے کسی کو چھینک آئے اور اس کے جواب میں یہ حکم اللہ

کما جائے تو چھینکنے والے کو ”یر ہمنا اللہ ولیا کم و ملکر لنا و لکم“ کہنا چاہیے۔

ابتداء میں جو حدیث مذکور ہوئی ہے، اس کا مفہوم یہ ہے کہ چھینکنے والے کا جواب دینا فرض عین ہے۔ ابن ابی زید نے اسی کو اختیار کیا ہے اور اس کا کوئی معارض بھی نہیں ہے۔

چونکہ چھینکنے والے کو چھینک سے نعمت ملتی ہے اور جسم میں پھنسنے ہوئے بخارات کے نکلنے سے فائدہ ہوتا ہے اور صحت نصیب ہوتی ہے اس لئے اس نعمت کے حصول پر اللہ تعالیٰ کی تعریف اس کے لئے مشرع کی گئی ہے۔ زمین کو جس طرح زلزلہ سے جھٹکا گلتا ہے اسی طرح کا جھٹکا چھینک سے بدن کو گلتا ہے مگر اللہ کا احسان ہے کہ اس جھٹکے کے باوجود تمام اعضا اپنی جگہ برقرار رہتے ہیں۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو جب چھینک آئی تھی تو آپ اپنا ہاتھ یا کپڑا چڑھا اور پر رکھ لیتے یا سرپنجا کر لیتے اور آواز پست فرمائیتے تھے۔ نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے منقول ہے کہ بڑی جملائی اور باؤ از بلند چھینک شیطان کی جانب سے ہے۔

صحیح حدیث میں ہے کہ ایک آدمی کو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی مجلس میں چھینک آئی تو آپ نے یہ حکم اللہ فرمایا پھر دوبارہ چھینک آئی تو آپ نے فرمایا کہ اس آدمی کو زکام ہے۔ یہ امام مسلم کی روایت میں ہے اور امام ترمذی کی روایت میں ہے کہ آپ نے تیسرا مرتبہ فرمایا کہ اس آدمی کو زکام ہے اور انسوں نے اس حدیث کو صحیح بتایا ہے۔

امام ابو داؤد نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مرفوع ا روایت کیا ہے کہ تمہارے بھائی کو اگر تین بار چھینک آئی تو وہ واقعی چھینک تھی اور جو اس سے زیادہ چھینکا تو وہ زکام ہے۔ اور چھینک میں تین بار جواب دینا سنت ہے۔

اگر یہ سوال کیا جائے کہ زکام کی حالت میں انسان دعا کا زیادہ محتاج ہوتا ہے تو اس کا جواب یہ ہو گا کہ ایسے شخص کو مریض والی دعا دینا چاہیے، لیکن چھینک جو اللہ کو پسند ہے اور جسے نعمت بتایا گیا ہے وہ تین چھینکوں ہی تک ہے۔

نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے جس شخص کے لئے فرمایا کہ وہ مزکوم ہے تو اس سے اس بات پر تنبیہ مقصود تھی کہ اس کے حق میں عافیت کی دعا کرنی چاہیے اور یہ مذدرست بھی تھی کہ تین مرتبہ کے بعد جواب کیوں نہیں دیا۔

جب کسی چھینکنے والے نے الحمد للہ کہا تو بعض حاضرین نے سنا اور بعض نے نہیں سنا تو جس نے نہیں

سنا، انہیں کیا کرنا چاہیے۔ اس میں صحیح بات یہ ہے کہ جب یقین ہو جائے کہ اس نے حمد کی ہے تو سب کو اس کا جواب دینا چاہیے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد گرامی ہے کہ جب کوئی "الحمد للہ" کئے تو اس کا جواب دو۔ اور جب کوئی چھینکنے والا "الحمد للہ" نہ کئے یا بھول جائے تو این العربی کا قول ہے کہ اس کو یاد دہانی نہ کرائی جائے۔ اور ظاہری الفاظ حدیث سے اس کی تائید ہوتی ہے کیونکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے کسی کو یاد دہانی اس موقع پر نہیں کرائی حالانکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم سنت پر عمل کرنے اور اس کے سیکھنے پر بست زور دیتے تھے۔ اس کا رخیر میں تعاون کرنے کے زیادہ اہل تھے۔

حدیث سے یہ بھی ثابت ہے کہ یہود، نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس اس امید پر چھینکتے تھے کہ آپ ان کے جواب میں "بِرَحْمَةِ اللَّهِ" کہیں گے لیکن آپ یہ نہ کرتے، صرف "بِيَهْدِنِكُمُ اللَّهُ وَيُصلِحُ بِالْكُمْ" کرتے تھے۔

## فصل (۲۵)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا سفر کے دوران اسوہ حسن

صحیح روایت میں نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا ”جب تم میں سے کوئی کام کا ارادہ کرے تو اسے چاہیے کہ دور رکعت نماز پڑھے“ چنانچہ آپ نے دور جاہلیت کے غلط ادیام کے بجائے یہ طریقہ حسنہ پیش فرمایا کیونکہ وہ لوگ پرندوں اور تیروں سے ٹھوٹن لیتے تھے اور قرعد کے ذریعہ یہ جاننے کی کوشش کرتے تھے کہ غیب میں ان کے حصہ میں کیا تقسیم ہو چکا ہے اور اس طریق کا رو استسام کہا کرتے تھے اور اس کی جگہ ایسی دعا تعلیم فرمائی جو توحید، اللہ تعالیٰ کی بندگی، احتیاج اور توکل پر مشتمل ہے۔ اس ذات پاک سے سوال کرنا ہے جس کے ہاتھ میں تمام خیر اور بھلائی ہے اور اس کے سوانح کی سے بھلائی پہنچ سکتی ہے اور نہ اس کے سوا کوئی دھوکا کو دور کر سکتا ہے۔

یہ دعا اہل سعادت کے لئے نیشان سعادت و برکت ہے اور ایسے بد بخت مشرکین کے لئے اس میں کچھ حصہ نہیں جو اللہ کے ساتھ ساتھ اور وہ کو بھی معبدود نہ تھا ہے۔

﴿الَّذِينَ يَجْعَلُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَيْهَا، أَخْرَى فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ﴾

جو اللہ کے ساتھ کسی اور کو بھی معبدود قرار دیتے ہیں عنقریب انہیں معلوم ہو جائے گا۔

اس دعائیں اللہ تعالیٰ کی صفات کاملہ اور رحوبیت عالمہ کا اقرار ہے۔ اس پر توکل کا اعلان ہے اور اپنے مصلحتوں سے تواقیفیت اور ان پر عدم قدرت کا اعتراف ہے۔

مند احمد میں حضرت سعد بن ابی و قاص سے مرفوع روایت ہے کہ انہوں نے کہا کہ ”اللہ تعالیٰ سے استغفار کرنا اور اس کی قضا پر راضی ہو جانا بھی آدم کی سعادت کی علامت ہے اور استغفار کو ترک کر دینا اور اللہ تعالیٰ کے فیصلے پر ناراضی ہونا بھی آدم کی بد بختی کی علامت ہے۔“

یہاں قابل غور امر یہ ہے کہ مقدر دو صفتیں کے درمیان مذکور ہے۔ ایک توکل جو مقدر سے پہلے

استخارہ کا مضمون ہے اور دوم اللہ کے فیصلہ پر رضامندی جو مقدور کے بعد کی چیز ہے۔

جب نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم سواری پر بیٹھتے تو تین مرتبہ اللہ اکبر کہہ کر یہ دعا پڑھتے :

«سُبْحَانَ اللَّهِ الَّذِي سَخَّرَ لَنَا هَذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُّقْرِنِينَ، وَإِنَّا إِلَى رَبِّنَا لَمُنْقَلِّبُونَ»

پاک ہے وہ ذات جس نے اسے ہمارے لئے مسخر کیا اور ہم اسے زیر نہ کر سکتے تھے، ہم اپنے رب کی طرف لوٹنے والے ہیں۔

پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم یہ دعا پڑھتے تھے :

«اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ فِي سَفَرِي هَذَا الْبِرَّ وَالْتَّقْوَى، وَمِنَ الْعَمَلِ مَا تَرْضِي  
اللَّهُمَّ هَوَنَ عَلَيْنَا السَّفَرُ وَأَطْوَعُنَا بُعْدَهُ اللَّهُمَّ أَنْتَ الصَّاحِبُ فِي السَّفَرِ  
وَالْخَلِيفَةُ فِي الْأَهْلِ، اللَّهُمَّ أَصْبَحْنَا فِي سَفَرِنَا وَأَخْلُفْنَا فِي أَهْلِنَا»

اے اللہ اس سفر میں تجھ سے نیکی و تقوی کا سوال کرتا ہوں اور ایسے عمل کا جس کو تو پسند کرے۔ اے اللہ سفر آسان کرو اور اس کی دوری سمیٹ دے۔ اے اللہ تو سفر کا ساتھی اور گھر والوں کا محافظ ہے۔ اے اللہ سفر میں ہمارے ساتھ رہ اور گھر والوں کی حفاظت فرم۔

اور جب سفر سے واپس ہوتے تو یہ دعا پڑھتے :

«آئُونَ تَائِبُونَ، عَابِدُونَ لِرَبِّنَا حَامِدُونَ»

ہم لوٹ کر آتے ہیں، اللہ کے آگے توبہ کرتے ہیں اور اس کی عبادت اور تعریف کرتے ہیں۔

امام احمد رحمۃ اللہ علیہ نے ذکر کیا ہے کہ جب آپ شر میں داخل ہوتے تو یہ دعا پڑھتے :

«تَوَبَّا تَوَبَّا لِرَبِّنَا أَوْبَا لَا يُغَادِرُ حَوْتَا»

ہم لوٹ کر آتے ہیں، اللہ کے آگے توبہ کرتے ہیں، وہ ہمارے تمام گناہوں کو معاف کر دے گا۔

جب آپ سواری پر چڑھنے کے لئے رکاب میں پیر رکھتے تو بسم اللہ کرتے اور جب اس کی پشت پر سوار ہو جاتے تو "الحمد للہ" کہتے، پھر «سُبْحَانَ الَّذِي سَخَّرَ لَنَا هَذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُّقْرِنِينَ» والی دعا پڑھتے تھے۔ جب آپ سفر جانے والے کسی صحابی کو رخصت کرتے تو یہ دعا پڑھتے :

«اسْتَوْدِعَ اللَّهَ دِيْنَكَ وَأَمَانَتَكَ وَخَوَاتِيمَ عَمَلِكَ»

میں تیرا دین تیری امانت اور تیرے عمل کا انجمام اللہ کے سپرد کرتا ہوں۔

ایک شخص خدمت نبی میں حاضر ہوا اور عرض کیا کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! میں سفر کا ارادہ رکھتا ہوں تو آپ نے فرمایا ”میں تجھے اللہ سے ڈرنے اور اوپھی جگہ پر اللہ اکبر کہنے کی وصیت کرتا ہوں“ آپ صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم جب کسی بلندی پر چڑھتے تو بخیر کہتے اور جب نیشی جگہ اترتے تو تسبیح کہتے، اسی حیثیت میں نماز بھی رکھی گئی ہے۔ حضرت انس کہتے ہیں کہ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم جب کسی اوپھی جگہ یا نیلہ پر چڑھتے تو یہ دعا پڑھتے :

«اللَّهُمَّ لَكَ الشَّرَفُ عَلَىٰ كُلِّ شَرِيفٍ وَلَكَ الْحَمْدُ عَلَىٰ كُلِّ حَالٍ»

اے اللہ ہر بلندی پر تجھے ہی بلندی حاصل ہے اور ہر حالت میں تیری ہی حمد ہے۔

اور آپ فرماتے تھے کہ ”فرشتے ایسے قافلے کے ساتھ شریک نہیں ہوتے، جس میں کتنا یا کھنثی اور باجا ہو۔“

آپ اس بات کو تاپسند فرماتے تھے کہ مسافر تہارات کو سفر کرے۔ آپ نے فرمایا کہ ”اگر لوگوں کو معلوم ہو جائے کہ تہار کرنے میں کتنی قباحت ہے تو وہ رات کو تہار سفر نہ کریں۔“ بلکہ آپ تہار سفر ہی تاپسند فرماتے تھے اور ارشاد فرماتے تھے کہ ”ایک مسافر ایک شیطان ہے، دو مسافرو شیطان اور تین سے قافلہ بنتا ہے۔“

آپ نے فرمایا کہ جب تم میں سے کوئی کسی جگہ اترے تو یہ دعا پڑھے :

«أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ التَّمَاثِلِ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ»

ہر اس چیز کے شر سے جو اس نے پیدا کی، اللہ کے کلمات کے ذریعہ پناہ مانگتا ہوں۔

پھر اسے کچھ ضرر نہ پہنچے گا، یہاں تک کہ وہ اس جگہ سے روانہ ہو جائے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم فرمایا کرتے تھے کہ جب تم سبزہ زاروں میں سفر کرو تو اونٹوں کو بھی زمیں میں سے ان کا حصہ دیا کرو اور جب تم ویران مقام میں سفر کرو تو جلدی سے اسے عبور کر جاؤ۔ اور جب رات میں اترو تو راستوں سے بچو کیونکہ وہ چلنے والوں کا راستہ اور رات میں زہر میلے جانوروں کا لٹھکانہ ہیں۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم مسافر کو دشمن کے علاقوں میں قرآن لے جانے سے منع فرماتے تھے کہ کمیں دشمن کے ہاتھ نہ لگ جائے اور اس کی بے حرمتی کا مرتكب ہو۔ آپ عورت کو بغیر محروم کے سفر کرنے

سے منع فرماتے تھے اگرچہ یہ برد (۲ میل) کی مسافت ہی کیوں نہ ہو۔

آپ سافر کو حکم دیتے کہ جب سفر میں کام ختم ہو جائے تو جلدی سے اپنے گھر لوٹ آئے اور طویل سفر سے واپسی میں رات کے وقت گھر آنے سے منع فرمایا ہے۔

جب آپ سفر سے واپس تشریف لاتے تو اہل بیت کے بچوں سے ملتے۔ اور سفر سے واپس آنے والے کے ساتھ آپ معاونت فرماتے تھے اور اگر اہل بیت میں سے ہوتا تو اس کا بوسہ لیتے تھے۔

شیعی کا قول ہے کہ صحابہ کرام جب سفر سے واپس آتے تو معاونت کرتے تھے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم جب سفر سے آتے تو پہلے مسجد جا کر دور کعت نماز ادا فرماتے تھے۔

## فصل (۳۶)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا خطۂ الحاجۃ کا طریقہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے صحابہ کرام کو خطبہ حاجت کی اس طرح تعلیم دی :

«إِنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ، نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ، وَنَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ شُرُورِ أَنفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ اللَّهُ فَلَا مُضِلٌّ لَّهُ، وَمَنْ يُضْلِلُ فَلَا هَادِي لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ»

تمام تعریفیں اللہ کے لئے ہیں، ہم اسی کی حمد کرتے ہیں، اسی سے مدد چاہتے ہیں اور اسی سے اپنے گناہوں کی مغفرت طلب کرتے ہیں اور ہم اللہ کی پناہ چاہتے ہیں، نفس کی برائیوں اور برے اعمال سے۔ جسے اللہ بدایت دے اسے کوئی گمراہ نہیں کر سکتا اور جسے وہ گمراہ کرے اسے کوئی راستہ نہیں دکھا سکتا۔ میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سوا کوئی معبد نہیں اور گواہی دیتا ہوں کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم اس کے بندے اور رسول ہیں۔

پھر درج ذیل تین آیتیں پڑھتے :

﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَتَقُوا اللَّهَ حَقَّ تَقْالِيلِهِ . . .﴾ [آل عمران: ۱۰۲]

اسے ایمان والو! اللہ سے ذررو! جتنا اس سے ڈرنے کا حق ہے۔

﴿يَأَيُّهَا النَّاسُ أَتَقُوا رَبِّكُمْ﴾ [النساء: ۱]

اسے لوگو! اپنے رب سے ذررو۔

﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَتَقُوا اللَّهَ وَقُلُّوْا قُلُّا سَلِيْلِا﴾ [الاحزاب: ۷۰]

اسے ایمان والو! اللہ سے ذررو اور درست بات کو۔

شعبہ کہتے ہیں کہ میں نے ابو اسحاق سے دریافت کیا کہ آیا یہ خطبہ نکاح ہے یا کچھ اور ہے؟ انہوں نے جواب دیا، یہ ہر ضرورت کے لئے ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جب تم میں سے کوئی عورت یا غلام یا جانور حاصل کرے تو وہ اس کی پیشانی پکڑ کر اللہ سے برکت کی دعا کرے اور بسم اللہ کے اور یہ دعا پڑھے:

«اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ خَيْرَهَا وَخَيْرَ مَا جُبِلَتْ عَلَيْهِ، وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّهَا وَشَرِّ مَا جُبِلَتْ عَلَيْهِ»

اے اللہ! میں تجھ سے سوال کرتا ہوں، اس کی بھلائی اور جس پر یہ پیدا کی گئی ہے، اس کی بھلائی مانگتا ہوں اور اسکی برائی اور جس پر یہ پیدا کی گئی ہے اسکی برائی سے تیری پناہ چاہتا ہوں۔

نکاح کرنے والے سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم فرمایا کرتے تھے:

«بَارَكَ اللَّهُ لَكَ وَبَارَكَ عَلَيْكَ وَجَمِيعَ يَتِينُكُمَا فِي خَيْرٍ»

اللہ تمہارے لئے برکت دے اور تم پر برکت نازل کرے اور تم دونوں کو بھلائی پر جمع کرے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا، جو آدمی بھی کسی مریض کو دیکھے اور یہ دعا پڑھ لے تو اسے وہ مرض کبھی نہ ہو گا جاہے کچھ بھی ہو۔ دعا یہ ہے:

«الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي عَافَنِي مِمَّا أَبْتَلَكَ بِهِ، وَفَضَّلَنِي عَلَى كَثِيرٍ مِّمَّنْ خَلَقَ تَفْضِيلًا»

سب تعریفیں اللہ کے لئے جس نے مجھے اس مرض سے محفوظ رکھا، جس میں تجھے جلا کیا اور مجھے بہت سی مخلوقات پر بطور خاص افضلیت دی۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس ہمکوں کا تذکرہ کیا گیا تو آپ نے فرمایا کہ اس میں بترقال ہے لیکن یہ مسلمان کو نقصان نہیں دے سکتی۔ جب تم کوئی برا ہمکوں دیکھو، جسے تم برا سمجھتے ہو تو یہ دعا پڑھو:

«اللَّهُمَّ لَا يَأْتِي بِالْحَسَنَاتِ إِلَّا أَنْتَ، وَلَا يَدْفَعُ السَّيِّئَاتِ إِلَّا أَنْتَ، وَلَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِكَ»

اے اللہ تو ہمی بھلائیاں عطا کرتا ہے اور صرف تو ہی تکالیف رفع کرتا ہے اور تیرے سوانہ توفیق ہے اور نہ قوت ہے۔

## فصل (۲۷)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا خواب دیکھنے کے متعلق اسوہ حسنہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ اچھے خواب اللہ کی جانب سے ہیں اور بے خواب شیطان کی طرف سے ہیں اس لئے جو شخص کوئی ناپرندیدہ خواب دیکھے تو باہمیں جانب معمولی تھوک کے ساتھ پھونک مار دے اور ”اعوذ باللہ... اخ“ پڑھ لے تو اسے کوئی نقصان نہیں پہنچ گا اور کسی کو اس کی خبر نہ دے۔ اور اگر خواب اچھا دیکھے تو خوش ہو اور صرف اسی کو خبر دے جس سے محبت ہو۔

آپ نے برا خواب دیکھنے والے کو پہلو بد لئے اور نماز پڑھنے کا بھی حکم دیا ہے۔ اس طرح کل پانچ چیزوں کا حکم دیا گیا ہے۔ (۱) باہمیں طرف پھونک مارنے کا (۲) اعوذ باللہ پڑھنے کا (۳) کسی کو خبر نہ دینے کا (۴) کوٹ بد لئے کا (۵) نماز پڑھنے کا۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ خواب کی جب تک تعبیر نہ کی جائے، اڑتا رہتا ہے اور جب تعبیر بیان کر دی جاتی ہے تو واقع ہو جاتی ہے، لہذا خواب دیکھنے والا صرف اسی کو بتائے جس سے محبت ہو یا جو صاحب رائے ہو، نیز آپ سے منقول ہے کہ خواب دیکھنے والے سے آپ پہلے یہ فرمادیتے تھے کہ تم نے اچھا خواب دیکھا ہے، پھر اس کی تعبیر بیان فرماتے تھے۔

فصل (۲۸)

## وساوس کے متعلق آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ

حضرت عبد اللہ ابن مسعود رضی اللہ عنہ سے مرفوعاً روایت ہے کہ انسان کے دل میں ایک القاء فرشتہ کی طرف سے ہوتا ہے اور ایک شیطان کی طرف سے، فرشتہ بھلائی کا وعدہ کرتا ہے، حق کی تقدیت کرتا ہے اور ثواب کی امید دلاتا ہے، اور شیطان کا القاء، برائی کے وعدے، حق کی تکذیب اور بھلائی سے مایوسی پر مشتمل ہوتا ہے، لہذا تم جب فرشتہ کا القاء محسوس کرو تو اللہ کی تعریف کرو اور اس کی مہربانی کا سوال کرو، اور جب شیطان کا القاء محسوس کرو تو اللہ کی پناہ مانگو اور اس سے بخشش طلب کرو۔

حضرت عثمان بن الی العاص نے عرض کیا کہ میرے اور میری نماز اور قراءت کے درمیان شیطان حاکل ہو جاتا ہے تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اس کا نام خرب ہے، جب تم اسے محسوس کرو تو اللہ کی پناہ طلب کرو اور اپنی بائیں جانب تین بار تھوک دو۔

صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے آپ سے شکایت کی کہ ان کے دل میں ایسے خیالات آتے ہیں جن کے اظہار کے مقابلے میں جل کر راکھ ہونے کو بہتر سمجھتے ہیں۔ آپ نے فرمایا کہ اللہ اکبر، اللہ اکبر ب تعریفیں اس اللہ کے لئے ہیں جس نے شیطان کی چال کو دوسرا کی طرف پھیر دیا۔

کائنات کی خلقت وغیرہ کے سلسلہ میں کسی کو دوسرا پیدا ہو اور یہ خیال آئے کہ اللہ نے خلوق کو پیدا کیا تو اللہ کو کس نے پیدا کیا تو ایسے شخص کو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی یہ تعلیم ہے کہ وہ یہ آیت کریمہ پڑھے :

﴿هُوَ الْأَوَّلُ وَالآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالبَاطِنُ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ﴾ [الحدید: ۳]

وہی اول و آخر، ظاہر اور باطن ہے اور وہ ہر چیز کو جانتا ہے۔

اسی طرح ابو زمیل نے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے دریافت کیا کہ مجھے سینے میں کچھ دوسرا محسوس ہوتا ہے تو انہوں نے پوچھا کیا ہے؟ تو انہوں نے جواب دیا بخدا میں ہرگز زبان پر نہ لاوں گا۔ ابن

عباس رضی اللہ عنہا نے کہا کہ کوئی شک کی بات ہے؟ انہوں نے کہا، ہاں۔ وہ کہنے لگے کہ اس سے کوئی بھی نجات نہ پاسکا۔ اگر دل میں کچھ محسوس کرو تو ﴿هُوَ الْأَوَّلُ وَالآخِرُ وَالظَّهْرُ وَالبَاطِنُ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ﴾ [الحدید: ۳] پڑھ لو۔

اس طرح آیت کے ذریعہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے رہنمائی فرمائی کہ تسلیم بدیکی طور پر باطل ہے۔ ابتداء میں مخلوقات کا سلسلہ ایسی ذات پر ختم ہوتا ہے جس سے پہلے کچھ نہیں اور آخر میں ایسی ذات پر ختم ہوتا ہے جس کے بعد کچھ نہیں، اور اس ذات کے ظہور کا یہ معنی ہے کہ اس کے اوپر کچھ نہیں اس کے بطن کا معنی یہ ہے اس کے احاطہ کے بعد کچھ نہیں باقی چاہا۔ اگر اس سے پہلے کوئی چیز مانی جائے جو اس میں موثر ہو تو وہ رب خلق ہوگی۔ اس لئے ضروری ہو گا کہ یہ سلسلہ ایسے خالق پر ختم ہو جو دوسرے سے بے نیاز ہو اور ہر چیز اس کی محتاج ہو وہ خود قائم ہو، اور جو خود قائم ہو گا وہ بذات خود موجود ہو گا اور جو خود ہو گا وہ قسم اور بے ابتداء ہو گا۔ اس کے علاوہ تمام چیزوں کا وجود اس کی ذات سے باقی ہے اور ہر چیز کی بقاء اسی سے ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ”لوگ ایک دوسرے سے سوال کرتے رہیں گے حتیٰ کہ کہنے والا کہے گا، یہ اللہ ہے جس نے مخلوق کو پیدا کیا تو اللہ کو کس نے پیدا کیا؟ اب جس کو اس قسم کی کوئی غش محسوس ہو وہ اللہ کی پناہ مانگے اور رک جائے اور مزید نہ سوچے۔“ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا :

﴿وَإِمَّا يَرَأَ عَنَّكَ مِنَ الشَّيْطَنِ تَرْغِيْبٌ فَأَسْتَعِدُ بِاللَّهِ﴾ [فصلت: ۲۶]

اگر شیطان کی طرف سے تمہیں کسی قسم کی چیزیں پہنچے تو خدا کی پناہ لیا کرو۔

چونکہ شیطان کی دو قسمیں ہیں، ایک جو کہ بعکل انسان نظر آتا ہے اور دوسرا جو جن ہے اور نظر نہیں آتا۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو حکم دیا کہ انسانی شیطان کے شر سے بچنے کے لئے اعراض، عنو، مناسب مدافعت سے کام لیں اور جناتی شیطان کے شر سے بچنے کے لئے اعوذ بالله پڑھا کریں۔ سورہ اعراف، مومنوں اور فصلت میں دونوں قسموں کا ذکر کیا گیا ہے۔ ایک شعر ہے :

فَمَا هُوَ إِلَّا الْاسْتِعَاذَةُ ضَارِعًا      أَوَالدُّفُعُ بِالْحَسْنِي هَمَا خَيْرٌ مَطْلُوبٍ

عاجزی کے ساتھ اعوذ بالله پڑھنا اور بھلے طور پر مدافعت کرنا، یہی بہترین مطلوب ہے۔

فَهَذَا دَوَاءُ الدَّاءِ مِنْ شَرِّ مَأْيُرٍ      وَذَلِكَ دَوَاءُ الدَّاءِ مِنْ شَرَّ مَحْجُوبٍ

یہ نظر آنے والی چیزوں کے شرکی اور وہ پوشیدہ شرکی کامیاب دوا ہے۔

## فصل (۲۹)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی غصہ کے وقت کی تعلیمات اور دیگر تعلیمات حسنہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حکم دیا کہ غصے کی آگ بھانے کے لئے وضو کیا جائے یا کھدا ہو تو بیٹھ جائے اگر بیٹھا ہو تو لیٹ جائے اور اعوذ باللہ من الشیطان الرجیم پڑھے۔

جب انسان کے قلب میں غصہ اور شوت آگ کی دو چنگاریاں ہوتی ہیں تو آپ نے انہیں مذکورہ طریقے سے بھانے کا حکم دیا جس طرح اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ :

﴿أَتَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِّ وَتَنْهَوْنَ أَنفُسَكُمْ﴾ [البقرة: ۴۴]

کیا تم دوسروں کو نیکی کا حکم دیتے ہو اور اپنے آپ کو بھول جاتے ہو۔

اس پر آمادہ کرنے والی چیز چونکہ شوت کی شدت ہوتی ہے۔ اس لئے اس شعلہ کو نماز اور خیر کے ذریعہ سے بھانے کا حکم دیا گیا اور شیطان سے پناہ مانگنے کی تعلیم دی گئی۔

چونکہ تمام معصیتوں کا صدور غصب اور شوت ہی سے ہوتا ہے اور غصب کا انجام قتل اور شوت کا انجام زنا ہوتا ہے، اس لئے اللہ تعالیٰ نے قتل اور زنا کا ساتھ ساتھ ذکر کیا اور سورہ انعام، سورہ اسراء اور سورہ فرقان میں انہیں سمجھا ذکر کیا ہے۔

جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کسی پسندیدہ چیز کو دیکھتے تو یہ دعا پڑھتے :

«الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي بَنِعْمَتْهُ تَتَمَّ الصَّالِحَاتُ»

تمام تعریفیں اللہ تعالیٰ کے لئے ہیں جس کی نعمت سے نیک کام پورے ہوتے ہیں۔

جب کوئی ناپسندیدہ چیز دیکھتے تو یہ کہتے تھے : "الحمد للہ علیٰ کل حال" ہر حال میں سب تعریفیں اللہ کے لئے ہیں اور جب کوئی محبوب یا مناسب چیز پیش کرتا تو آپ اس کے لئے دعا فرماتے، چنانچہ جب حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما نے آپ کے لئے وضو کا انتظام کیا تو آپ نے دعا فرمائی :

«اللَّهُمَّ فَقِهْهُ فِي الدِّينِ وَعَلِمْهُ التَّأْوِيلَ»

اے اللہ انہیں "تفہم فی الدین" عطا فرم اور تفسیر قرآن سکھا۔

حضرت قیادہ نے رات کے وقت سواری پر سوار دیا تو آپ نے یہ دعا دی۔

«حَفِظْكَ اللَّهُ بِمَا حَفِظْتَ يَهْ نَيْتَهُ»

”اللَّهُ تَحْمَلْ حَفَاظَتْ كَرَے جِسْ طَرَحْ تَمْ نَے اسْ كَے نَبِيْ كَيْ حَفَاظَتْ كَيْ“۔ نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جس کے ساتھ بھلائی کی جائے اور اس نے ”جزاک اللہ خیرا“ کہ دیا تو اس نے گویا تعریف کر دی۔

ایک قرض دار نے قرض ادا کر دیا تو اسے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان الفاظ سے دعا دی :

«بَارَكَ اللَّهُ لَكَ فِي أَهْلِكَ وَمَالِكَ، إِنَّمَا جَزَاءُ السَّلَفِ الْحَمْدُ وَالْأَدَاءُ»

اللہ تمیں مال و اولاد میں برکت دے، بلاشبہ قرض کی جزا خدا کی تعریف اور ادائیگی ہے۔

جب آپ کی خدمت میں کوئی ہدیہ پیش کیا جاتا تو اسے قبول کر کے اس سے زیادہ بدلہ دیتے اور اگر مسترد کرتے تو مغدرت کر دیتے جیسا کہ آپ نے صعب بن جشام سے فرمایا کہ ”ہم اسے مسترد نہ کرتے، اگر احرام کی حالت میں نہ ہوتے۔“

آپ نے امت کو حکم دیا کہ جب گدھے کی آواز سنیں تو شیطان رجیم سے خدا کی پناہ طلب کریں اور جب صرغ کی آواز سنیں تو اللہ سے اس کا فضل مانگیں۔ یہ بھی مروی ہے کہ آگ لگ جائے تو اللہ اکبر کیں، اس سے وہ بچھ جائے گی۔

اور اس بات کو تاپنڈ کرتے تھے کہ اہل مجلس اپنی مجلسوں کو ذکر اللہ سے محروم رکھیں اور فرمایا کہ جو آدمی ایسی جگہ سے اٹھے جہاں اللہ کا ذکر نہ ہوا ہو اس پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے حسرت نازل ہوگی اور جو لیٹ جائے اور اللہ تعالیٰ کو یاد نہ کرے تو اس پر بھی حسرت نازل ہوگی۔

نیز آپ نے فرمایا جو کسی مجلس میں بیٹھے اور اس میں بکفرت لغو باتیں کر دیں۔ اگر اٹھنے سے

قمل یہ کلمات کہے لے تو اس مجلس میں جو کچھ بھی خطا ہو چکی ہوگی، معاف کر دی جائے گی۔

«سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَبِحَمْدِكَ، أَشْهَدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ، أَسْتَغْفِرُكَ وَأَتُوْبُ إِلَيْكَ»

اے اللہ ہم تیری پاکی اور حمد بیان کرتے ہیں اور گواہی دیتے ہیں کہ اللہ کے سوا کوئی معبوود نہیں، تجھ سے مغفرت طلب کرتے ہیں اور تیری طرف رجوع کرتے ہیں۔

سنن ابو داؤد میں ہے کہ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم جب مجلس سے اٹھتا چاہتے تھے تو مذکورہ دعا پڑھتے تھے۔ آپ سے دریافت کیا گیا تو فرمایا کہ مجلس میں جو کچھ ہوا، اس کا یہ کفارہ ہے۔

## فصل (۵۰)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے نزدیک ناپسندیدہ الفاظ و کلمات

بعض ایسے الفاظ ہن کو کہنا اور سننا آپ ناپسند کرتے تھے، وہ یہ ہیں : (بشت نفسی) کہنا کہ میں خبیث ہو گیا ہوں، انگور کو کرم کہنا، (حلک الناس) کہ لوگ ہلاک ہو گئے کہنا، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، جس نے ایسا کہا، خود اس نے لوگوں کو ہلاک کیا، یا یہ کہنا : لوگ فاسد ہو گئے، زمانہ فاسد ہو گیا، فلاں فلاں پختہ سے بارش ہوئی، جو اللہ چاہے اور تم چاہو، چنانچہ آپ نے اس طرح کے جملے کئے منع فرمایا ہے۔

اسی طرح سے غیر اللہ کی قسم کھائی جائے یا قسم میں یہ کہے کہ اگر وہ ایسا کرے تو وہ یہودی ہے یا کسی بادشاہ کو شہنشاہ کئے اور آقا اپنے غلام یا الونڈی کو میرا بندہ یا میری بندی کہہ کر پکارے اور ہوا، بخار، مرغ وغیرہ کو برا بھلا کہنا، ان تمام چیزوں کے کہنے سے ممانعت آئی ہے۔

اسی طرح جاہلیت کے نعرے لگانا جیسے قبیلہ، قومیت اور نہ ہی، گروہی و مشائی طرق کے حق میں متعصبانہ انداز اختیار کر کے نعرے بازی کرنا اور عشاء کی نماز کو عتمہ کہنا جس سے عشاء کا نام متروک ہو جائے، کسی مسلمان کو گالی دینا، تیرے شخص کی موجودگی میں دو آدمیوں کا سرگوشی کرنا، عورت کا اپنے شوہر کے سامنے دوسری عورت کے محسن بیان کرنا، ان تمام الفاظ و کلمات کے کہنے کی ممانعت آئی ہے۔

اسی طرح سے یہ بھی کہنا منوع ہے، یا اللہ اگر تو چاہے تو مجھے بخش دے۔ کثرت سے قشیں کھانا، قوس قزح کہنا، کسی سے اللہ کے نام پر سوال کرنا، مدینہ کو شریب کہنا، بلا ضرورت کسی سے یہ دریافت کرنا کہ اس نے اپنی بیوی کے ساتھ کیا سلوک کیا اور میں نے پورے رمضان کے روزے رکھے اور پوری رات کا قیام کیا، اس طرح کے الفاظ کہنا مکروہ و منوع ہے۔

منوع کلمات میں یہ بھی داخل ہے کہ اشارہ سے بتائی جانے والی چیزوں کو صراحت کے ساتھ ذکر کیا جائے یا (اطال اللہ بقاء ک) وغیرہ کہا جائے یا روزے دار یہ کہے اس ذات کی قسم، جس کی مریمہ من

پر ہے، کیونکہ مرتوق کافر کے منہ پر لگتی ہے، یا زبردستی لی ہوئی چیز کو حقوق سے تعبیر کیا جائے یا اللہ کی راہ میں خرچ کرنے والا یہ کہ کہ دنیا میں میں نے بہت سمال خرچ کیا، یا اجتماعی مسائل میں مفتی یہ کہ کہ اللہ تعالیٰ نے فلاں چیز طلال کی ہے اور فلاں چیز حرام، یا قرآن و سنت کے دلائل کو مجازات اور مظلومین کے شہادت دلائل عقلی و قطعی سے تعبیر کیا جائے، اللہ گواہ ہے کہ اس طرح کے کلمات کہنے سے دین و دنیا کی بہت سی خرابیاں پیدا ہوتی ہیں۔

نیز منوع و مکروہ باتوں میں یہ ہے کہ آدمی دوسروں سے اپنی بیوی کے ساتھ مایین چیزوں کا تذکرہ کرے جیسے بعض کینوں کی عادت ہوتی ہے۔ اسی طرح زعموا، ذکروا، قاتلوا، جیسے الفاظ سے حکایت کرنا اور بادشاہ کو خلیفۃ اللہ کہنا منع ہے کیونکہ خلیفہ ایسی ذات کا ہوتا ہے جو عاشر ہوتا ہے اور اللہ تعالیٰ تو خود عاشر شخص کے اہل و عیال کا خلیفہ اور محافظ ہے۔

نیز، انا، لی، عندي، (میں، میرا، میرے نزدیک) کے الفاظ سے بھی پہچنا چاہیے کیونکہ انہی تین الفاظ سے الجیس فرعون اور قارون کی آزمائش ہوئی تھی۔

چنانچہ الجیس نے کہا تھا "انا خیر منہ" (میں اس سے بہتر ہوں) اور فرعون نے کہا تھا "ولی ملک مصر" (اور مصر کا ملک میرا ہے) اور قارون نے کہا تھا "وانما اوریتہ علی علم عندي" اور مجھے یہ مال میرے علم کی نہا پر دیا گیا اور سب ان مظلومانہ جملوں سے گمراہ و تباہ ہوئے۔

سب سے بہتر (انا) یعنی میں "بندے" کے اس قول میں ہے "انا العبد المذنب" میں گناہگار توبہ کرنے والا اور اعتراف کرنے والا بندہ ہوں، اور لفظ (لی) جیسے لی الجرم، ولی الذنب، ولی الفقر" (گناہ و جرم اور فقر و ذلت میرا ہے) اور عندي جیسے "أغْفِرْ لِي جِدَّيْ وَهَزْلَيْ وَخَطْبَيْ وَعَمْدَيْ وَكُلُّ ذَلِكَ عِنْدِي" میرا گناہ، اغْفِرْ لِي جِدَّيْ وَهَزْلَيْ وَخَطْبَيْ وَعَمْدَيْ وَكُلُّ ذَلِكَ عِنْدِي، اور عمد گناہ بخشن دے اور میرے پاس یہ تمام نتائج ہیں۔

فصل (۵۱)

## آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا جہاد و غزوات میں اسوہ حسنہ

جہاد چونکہ اسلام کا ایک اعلیٰ و عظیم الشان مسئلہ ہے اور مجاہدین جنت میں بلند تر مقامات پر فائز ہوں گے اور دنیا میں بھی ان کی سر بلندی ہوتی ہے اس لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اس سلسلہ میں ایک اعلیٰ مقام پر فائز تھے چنانچہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے جہاد کی ہر قسم میں بخش نصیص حصہ لیا اور اللہ کی راہ میں دل و جان، دعوت و بیان، سیف و نسان، غرض ہر چیز کے ذریعہ سے جہاد فرمایا اور آپ کے تمام اوقات جہاد فی سبیل اللہ کے لئے وقف تھے اس لئے آپ کی غنیمت اللہ تعالیٰ کے یہاں سب سے زیادہ قابل قدر تھی۔

اللہ تعالیٰ نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو مبعوث کرتے ہی جہاد کا حکم دیا اور ارشاد فرمایا :

﴿فَلَا تُقْطِعُ الْأَكْثَرَ فِرِينَ وَحَمَدَهُمْ بِهِ، جَهَادًا كَيْرًا﴾ [الفرقان: ۵۲]

آپ کافروں کی احاطت نہ کیجئے اور ان سے خوب جہاد کیجئے۔

یہ سورہ کی ہے، اس میں اللہ تعالیٰ نے کافروں کے ساتھ جہاد بالبیان کا حکم دیا ہے۔ اسی طرح منافقین کے ساتھ جہاد کا حکم دیا کہ انہیں دلیل دی جائے یعنی جہاد بالتجھ کیا جائے جو کفار سے جہاد کے مقابلہ میں زیادہ سخت ہے۔ یہ جہاد امت کے خواص اور وارثان رسول کا حصہ ہے۔ دنیا میں تحوزے سے لوگ اس کو انجام دیتے ہیں اور اس راہ میں انہی کی مدد ہوتی ہے۔ ایسے لوگ تعداد میں تھوڑے ہوتے ہیں لیکن اللہ کے نزدیک ان کا مرتبہ بڑا ہوتا ہے۔

چونکہ افضل ترین جہاد یہ ہے کہ شدید معاشرت کے موقع پر حق بات کی جائے جیسے جابر و ظالم کے سامنے گلہ حق کہنا، جس سے ایذا کا خطرہ بھی ہو، اس قسم کے جہاد میں انبیاء کرام کا حصہ کافی ہوتا ہے اور ہمارے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اس سلسلہ میں کامل اور اعلیٰ ترین مجاہد تھے۔ نیز اللہ کے دشمنوں کے مقابلے میں کیا جانے والا خارجی جہاد بندے کے داخلی جہاد نفس کی فرع اور شاخ ہے۔ جیسا کہ نبی کرم

صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ”مجاہد وہ ہے کہ جس نے اللہ تعالیٰ کی خوشنودی کی خاطر اپنی ذات و نفس سے جہاد کیا۔“ تو ظاہر ہے کہ جہاد بالنفس جہاد بالعدو پر مقدم ہے۔ یہ دونوں دشمن ہیں اور بندے کو ان دونوں سے جہاد کرنے کا مکلف قرار دیا گیا ہے۔ ان کے علاوہ ایک تیسرا دشمن بھی سامنے کھڑا ہے۔ اس سے جہاد کئے بغیر ان دونوں کا مقابلہ کرنا بھی محال ہے، اور وہ تیسرا بندے کو ان دونوں کا مقابلہ کرنے سے باز رکھنے اور اسے کمزور کرنے کی کوشش میں لگا رہتا ہے اور وہ دشمن شیطان ہے۔

اللہ تعالیٰ کا ارشاد گرامی ہے :

﴿إِنَّ الشَّيْطَانَ لَكُوْنَ عَدُوٌ فَاتَّخِذُوهُ عَدُوًا﴾ [فاطر: ٦]

شیطان تمہارا دشمن ہے، اس لئے تم اسے دشمن سمجھو۔

چنانچہ اسے دشمن سمجھنے کا حکم اس بات کا اشارہ ہے کہ اس سے جنگ کرنے اور مقابلہ کرنے کے لئے پوری وسعت اور بہت سے کام لینا چاہیے۔ اس طرح یہ تین دشمن ہیں جن سے بندے کو جنگ کرنے اور جہاد کرنے کا حکم دیا گیا اور یہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے اس کی ایک آزمائش ہے۔ اور بندے کو ان کے مقابلے کی قوت اور مدد بھی دی گئی ہے اور فریقین میں سے ایک کو دسرے کے ذریعہ آزمایا گیا ہے۔ اور بعض بعض کے لئے فتنہ ہیں تاکہ ان کے حالات و معاملات کا امتحان ہو سکے، چنانچہ بندوں کو اللہ تعالیٰ نے آنکھ، کان، عقل اور قوت سے نوازا ہے اور ان کے لئے کتابیں نازل فرمائی اور انبیاء کرام کی بخشش کی اور اپنے فرشتوں سے نصرت فرمائی۔ دشمنوں سے جنگ کے دوران جو چیز مدد و گار ٹاپت ہو سکتی ہے، اس سے مطلع فرمایا، اور ان کو بتایا کہ اگر اس کی اطاعت کرتے رہیں گے تو اپنے دشمنوں پر فتحیاب ہوتے رہیں گے۔ اگر اس کی اطاعت سے روگردانی کریں گے تو دشمنوں کو اللہ تعالیٰ ان پر مسلط کر دیں گے۔ اور ایسی صورت میں بھی مایوسی کی چند اس ضرورت نہیں بلکہ صبر و استقامت سے ان زخمیوں کا بھی مدد ادا کیا جاسکتا ہے اور دشمن پر غالب ہوا جاسکتا ہے۔ اس لئے اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ وہ نیکو کاروں اور پرہیز گاروں اور صبر کرنے والوں اور ایمان والوں کے ساتھ ہے، اور وہ ذات پاک مومنین کی اس وقت مدافعت اور نصرت کرتی ہے جب وہ اپنے آپ مدافعت سے عاجز اور قاصر ہو جاتے ہیں اور اس کی نصرت اور مدافعت سے وہ فتحیاب ہوتے ہیں۔ اگر ایمانہ ہو تو دشمن انہیں تباہ و برباد کر دیں گے۔

یہ مدافعت ان کے ایمان و یقین کے مطابق ہوتی ہے۔ اگر ایمان قوی ہو گا تو مدافعت بھی قوی ہو گی۔ اس میں جو بھلائی پائے تو چاہیے کہ اس پر اللہ تعالیٰ کی حمد و شکر کے اور جو بھلائی کے علاوہ کچھ اور دیکھے

تو صرف اپنے آپ کو ملامت کرے۔

اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کو حکم دیا کہ اس کے راستے میں جہاد کرنے کا حق ادا کریں جس طرح کہ ان کو تقویٰ اختیار کرنے کا حکم دیا ہے۔ اور اس کی صورت یہ ہے کہ اطاعت کریں، نافرمانی نہ کریں۔ اسے یاد کریں، فراموش نہ کریں۔ اس کا شکر ادا کریں، ناشکری نہ کریں۔

اس طرح اللہ تعالیٰ کے راستے میں جہاد کا یہ حق ہے کہ بندہ اپنے نفس سے جہاد کرے تاکہ اس کا قلب، زبان اور تمام جوارح اللہ تعالیٰ کے فرمانبردار ہو جائیں بلکہ ہمہ تن اللہ تعالیٰ کا ہو جائے اور اپنی ذات کا نہ رہے۔

شیطان کے ساتھ جہاد کی صورت یہ ہے کہ اس کے وعدے کی مکنیب کی جائے۔ اس کے حکم کی نافرمانی کی جائے کیونکہ وہ جھوٹی امیدیں دلاتا اور غلط تمنائیں دکھاتا ہے، محتابی کی طرف لے جاتا ہے اور خواہشات کی پیروی کرتا ہے۔ بے حیائی کا حکم کرتا ہے اور ہدایت و ایمانی اخلاقیات سے منع کرتا ہے۔ چنانچہ ان دونوں جہادوں سے بندے کے اندر ایک قوت و ہمت پیدا ہو جائے گی جس کے ذریعہ وہ اللہ تعالیٰ کے دشمنوں کے ساتھ قلبی، لسانی، مالی اور جسمانی جہاد کر سکے گا جس کا مقصد اعلاء کلمۃ اللہ ہو گا۔

جہاد فی سبیل اللہ کے سلسلہ میں سلف صالحین کی مختلف تعبیرات اور توضیحات وارد ہوئی ہیں۔ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما فرماتے ہیں کہ جہاد نام ہے پوری قوت صرف کروئیے کا۔ اللہ جل شانہ کے متعلق کسی طرح کی ملامت سے خائف نہ ہو۔ حضرت عبد اللہ ابن مبارک فرماتے ہیں کہ نفس اور خواہشات کے ساتھ مقابلے کا نام جہاد ہے۔

اس لئے ان لوگوں کی رائے درست نہیں جو یہ کہتے ہیں کہ وہ دونوں آیتیں جن میں جہاد اور تقویٰ کے سلسلہ میں ”حق تقدیح“ و ”حق جہاد“ نہ کوہ ہے منسون ہیں کیونکہ بندہ ضعیف اس کا پورا پورا حق ادا نہیں کر سکتا لیکن اس کی تردید میں کہتے ہیں کہ کما حق تقویٰ اور جہاد کرنے کی طاقت ہر شخص کے اندر موجود ہے۔ بندوں کے حالات کے مختلف ہونے سے بھی اس میں اختلاف ہوتا ہے۔ غور کریں کہ کس طرح اس حکم کے بعد یہ ارشاد ہوتا ہے :

﴿هُوَ أَجْتَبَكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الَّذِينِ مِنْ حَرَجٍ﴾ [الحج: ٧٨]

اسی نے تم کو برگزیدہ بنایا اور دین کے سلسلہ میں تم پر کسی طرح کی تگلی نہیں رکھی۔

آیت میں حرج سے بچنی مراد ہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد گرامی ہے کہ مجھے آسان دین دے کر سمجھا گیا ہے۔ تو دین میں آسانی سے مراد عقیدہ توحید اور عمل میں آسانی مراد ہے، چنانچہ اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں پر دین، روزی، عفو اور مغفرت کے سلسلے میں بہت زیادہ وسعت سے کام لیا ہے اور جب تک جسم میں جان ہوتی ہو تو یہ کام موقع ہے۔ ہر رائی کا کفارہ ہے۔ حرام کے بدله میں حلال چیز ہے۔ ہر بچنی سے پہلے اور بعد میں آسانی ہے، اس لئے اللہ تعالیٰ ایسی تکلیف نہیں دیتا جس کی بندوں کو طاقت نہ ہو۔

## فصل (۵۲)

### jihad کے درجات و مراتب

اس وضاحت کے بعد یہ جان لیتا چاہیے کہ jihad کی چار قسمیں ہیں :

(۱) نفس سے jihad (۲) شیطان سے jihad (۳) کفار اور منافقین سے jihad (۴) jihad ارباب اللہم والمنکرات والبدرع۔

(۱) jihad نفس کے چار درجات ہیں : ایک یہ کہ ہدایت اور دین حق کی تعلیم حاصل کرنے کی کوشش اور نفس کو اس کی جگہ پر مجبور کیا جائے۔ دوسرے تحصیل علم کے بعد عمل کے لئے نفس پر جبرا اور اس سے jihad کرے۔ تیسرا دعوت حق میں مصروف ہونا ورنہ صاحب حق ان بد بختوں میں گناہ جائے گا جو اللہ کی اتاری ہوئی ہدایت کو چھپاتے ہیں۔ چوتھے دعوت کی راہ میں جو مصائب و آلام پیش آئیں صبر و شکر کے ساتھ بروایت کرنے کے لئے نفس کو آمادہ کرنا۔ جس خوش نصیب نے jihad نفس کے یہ چاروں مرحلے کامیابی سے طے کر لئے، ربانی ہو گیا، کیونکہ سلف کا اس بات پر اجماع ہے کہ عالم اس وقت تک عالم ربانی نہیں بن سکتا جب تک حق کو نہ پہچان سکے، اس پر عمل نہ کرے اور دوسرے کو بھی نہ سکھلائے اور اس کی طرف دوسروں کو دعوت نہ دے۔

(۲) شیطان سے jihad کے دو درجے ہیں : پہلا درجہ یہ ہے کہ شیطان ایمان کے اندر ٹکوک و شہمات پیدا کرتا ہے۔ اس محرک میں اس سے دست و گربان ہونا۔ دوسرا درجہ یہ ہے کہ شیطان کی طرف سے جن فاسد ارادوں اور شهوتوں کی تلقین ہوتی ہے، ان کے رد کرنے میں جدوجہد کرنا۔ پہلے درجے میں کامیابی "یقین" سے حاصل ہوتی ہے اور دوسرے درجے میں کامرانی "صبر" سے حاصل ہوتی ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد گرامی ہے :

﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَّةً يَهْدِونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَرَبُوا وَكَانُوا بِنَاءَتِنَا يُوقَنُونَ ﴾

[السجدة : ۲۴]

اور بنا دیئے ہم نے ان میں سے امام جو راہ چلاتے ہمارے حکم سے، کیونکہ انہوں نے صبر و استقامت دکھائی اور یقین کرتے رہے ہماری نشانیوں پر۔

(۳) منافقین و کفار سے جہاد کے بھی چار درجے ہیں : (۱) قلب سے (۲) زبان سے (۳) مال سے (۴) جان سے۔ کفار کے ساتھ جہاد کو ہاتھ کے ساتھ، اور منافقین کے ساتھ جہاد کو زبان کے ساتھ زیادہ تعلق ہے۔

(۴) ظالمین اور اہل بدعت و منکرات سے جہاد کے صرف تین درجے ہیں : پہلا ہاتھ کے ذریعہ اگر قدرت ہو، دوسرا زبان کے ذریعہ جب کہ پہلی صورت ممکن نہ ہو، تیسرا اول کے ذریعہ جب کہ سابقہ دونوں صورتیں ممکن نہ ہوں۔ اس طرح مجموعی طور پر جہاد کی تیوں فسیں ہوئیں۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے ”جو کوئی جہاد کے بغیر یا کم از کم اس کی تمنا کئے بغیر مرجائے۔ اس کی موت نفاق کے ایک حصہ پر ہوئی۔“ جہاد بہترت سے مکمل ہوتا ہے اور بہترت و جہاد دونوں ایمان کے ساتھ صحیح و مکمل ہوتے ہیں۔ جہاد کی ان تمام قسموں کی تفہیق صرف انہی لوگوں کو حاصل ہوتی ہے جو رحمت اللہ کے امیدوار اور قرب باری تعالیٰ کے لئے بے قرار ہوتے ہیں۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے :

﴿إِنَّ الَّذِي كَأْمَنُوا وَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَجَنَّهُدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُولَئِكَ يَرَجُونَ رَحْمَتَ اللَّهِ وَأَللَّهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾ [البقرة: ۲۱۸]

جو لوگ ایمان لائے اور جہنوں نے بہترت کی اور جہاد کیا اللہ کی راہ میں، وہی اللہ کی رحمت کی امید کرتے ہیں اور اللہ تعالیٰ بخشنے والا اور رحم کرنے والا ہے۔

جس طرح ہر شخص پر ایمان فرض ہے، اسی طرح دو طرح کی بھرتیں ہندے وقت فرض ہیں۔ ایک بہترت اللہ کی طرف بذریعہ اخلاق، اور دوسری بہترت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف بذریعہ ایتائی۔ اسی طرح نفس کے اور شیطان کے ساتھ جہاد بھی فرض میں ہے۔ کوئی بشر بھی اس سے مستثنی نہیں اور کوئی کسی کی نیابت نہیں کر سکتا۔ کفار و منافقین سے جہاد بھی فرض میں ہوتا ہے اور کبھی فرض کفایہ۔ اگر ضرورت کے مطابق لوگ اس میں مشغول رہے تو باقی پر فرض نہیں ہوتا۔

فصل (۵۳)

## جہاد میں مومن کامل کا امتحان

اللہ تعالیٰ کے نزدیک کامل ترین انسان وہ ہے جو جہاد کی ان تمام قسموں اور مرتبوں میں کامل ترین اترے، پھر کمال کے بھی درجے ہیں۔ بعض معمولی ہیں، بعض بلند ہیں، بعض بلند تر ہیں۔ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو چونکہ جہاد کی ان سب قسموں میں بلند ترین درجہ حاصل تھا، اس لئے اللہ تعالیٰ کی نظر میں آپ تمام انسانوں سے افضل و اشرف تھے۔ آپ بعثت کے وقت سے وفات کے دن تک اللہ تعالیٰ کی راہ میں پورا پورا جہاد کرتے رہے۔ جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم پر یہ آیت نازل ہوئی :

﴿يَأَيُّهَا الْمُدَّثِرُ ۝ قُرْفَانِدَرُ ۝ وَرَبُّكَ فَكِيرُ ۝ وَشَابِكَ فَطَهِرُ ۝﴾ [المدثر: ۴-۱]

اے چادر پوش، اٹھ اور ڈرا اور اپنے رب کی براہی کر اور کپڑوں کو پاک کر۔

تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم دعوت کے لئے فی الفور آمادہ اور کھڑے ہو گئے اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے سونپی ہوئی ذمہ داریوں کو بخسن و خوبی انجام دینے لگے۔ لوگوں کو دعوت حق دینے میں شب و روز خاموشی سے اور علی الاعلان مشغول ہو گئے۔ پھر جب آپ پر یہ آیت کریمہ نازل ہوئی کہ :

﴿فَأَصْدَعْ بِمَا تُؤْمِرُ ۝﴾ [الحجر: ۹۴]

جس چیز کا آپ کو حکم ہوا ہے، اسے کھوں کر بیان کریں۔

تو اس وقت آپ علامیہ طور پر دعوت دین دینے لگے اور کسی کی ملامت وغیرہ کی پرواہ کے بغیر اللہ تعالیٰ کے حکم کا اعلان شروع کر دیا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بڑے چھوٹے، آزاد و غلام، مرد و عورت، جن و انس ہر ایک کو اللہ تعالیٰ کا پیغام پہنچا دیا اور اس کے دین کی دعوت دے دی۔

کفار نے جب دیکھا کہ ان کے آبائی دین کی بر ملامت ہو رہی ہے تو غیظ و غصب سے بھر گئے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور پرداں اسلام کو سخت سے سخت تکلیفیں دینے لگے۔ اس پر اللہ تعالیٰ نے آپ کو تو سکین دی کہ گھبرانے اور مایوس ہونے کی کوئی بات نہیں۔ تمام انبیاء کرام کے ساتھ یہی ہوتا

آیا ہے کہ جھلائے گئے اور گوناگوں مصائب میں جلا کے گئے تھے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے :

﴿ مَا يَقُولُ لَكَ إِلَّا مَا قَدْ قِيلَ لِلرَّسُولِ مِنْ قَبْلِكَ ﴾ [فصلت: ٤٣]

تمیں بھی وہی کما جا رہا ہے جو تم سے پہلے رسولوں کو کما جا چکا ہے۔

اور ایک جگہ فرمایا :

﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُوًّا شَيْطَانَ الْأَئِمَّةِ وَالْجِنَّةَ ﴾ [الأنعام: ١١٢]

اسی طرح ہم نے ہر نبی کے لئے دشمن بنائے انسان اور جن کے شیاطین سے۔

اور ایک جگہ ارشاد فرمایا :

﴿ كَذَلِكَ مَا أَفَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا فَلَوْ أَسَأَرُّ أَوْ بَحْتُنُّهُ أَتَوَاصُوْبِهِ بِهِ بَلْ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ ﴾ [الذاريات: ٥٢-٥٢]

اسی طرح جب ان سے پہلوں کے پاس رسول پہنچا تو انہوں نے اسے یا تو ساحر بتایا یا مجھوں کہا،

کیا ان سب نے آپس میں اس پر کوئی سمجھویہ کر لیا ہے بلکہ وہ سرکش قوم ہے۔

اس طرح اللہ تعالیٰ نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو تسلی دی اور بتایا کہ گذشتہ انبیاء کرام کی زندگی میں آپ کے لئے اور تمام مسلمانوں کے لئے نمونہ ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے :

﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَأْتِكُمْ مَثْلُ الَّذِينَ حَلَوْا مِنْ قَبْلِكُمْ ﴾

[البقرة: ٢١٤]

کیا تم نے سمجھ رکھا ہے کہ جنت میں (اسی طرح) داخل ہو جاؤ گے، جب کہ ابھی تم پر وہ حالات نہیں گزروے جو پہلے لوگوں پر گزروے تھے۔

ایک اور جگہ ارشاد باری تعالیٰ ہے :

﴿ إِلَّا ۝ أَحَسِبَ النَّاسُ أَنْ يُتْرَكُوا أَنْ يَقُولُوا أَمْنَا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ﴾ [العنکبوت: ٢-١]

کیا لوگوں نے سمجھ لیا ہے کہ انہیں ایمان کا دعویٰ کرنے کے بعد چھوڑ دیا جائے گا اور ان کی آزادی نہیں کی جائے گی۔

اور فرمایا :

﴿ أَوْ لَيْسَ اللَّهُ بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُورِ الْعَالَمِينَ ﴾ [العنکبوت: ١٠]

کیا دنیا والوں کے دلوں کا حال اللہ کو بخوبی معلوم نہیں ہے۔

انسان کو چاہیے کہ ان آیات کا سیاق اور ان میں بیان کردہ احکام اور عبرتوں کے خزانے دیکھے کیونکہ جب انسان کی طرف انبیاء کرام علیم السلام کو میتوث کیا گیا تو دو باتیں کھل کر سامنے آگئیں۔ ایک یہ کہ کسی نے کہا ہم ایمان لائے اور کسی نے کہا ہم ایمان نہیں لائے، بلکہ وہ کفر اور برائیوں پر جنم گئے۔ اب جس نے آملا کہا (کہ ہم ایمان لائے) پروردگار نے اس کا امتحان لیا، اس کی آزمائش کی، کھرے کھوئے میں امتیاز کرنے کے لئے اسے فتنوں میں جھلا کر دیا اور جس نے کفر اور انکار کیا، وہ یہ نہ سمجھ لے کہ وہ اللہ تعالیٰ کو عاجز کر دے گا اور اس پر سبقت لے جائے گا۔ جو شخص رسولوں پر ایمان لائے گا، اسے دشمنوں کی طرف سے مخالفت اور تکلیف کا سامنا کرنا ہو گا اور اس طرح اس کی آزمائش ہوگی لیکن جو ان کی اطاعت نہیں کرے گا، اسے دنیا و آخرت میں سزا ملے گی۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ ہر شخص کو تکلیف کا سامنا کرنا ضروری ہے۔ فرق یہ ہے کہ مومن کو ابتداء میں تکلیف ہو گی پھر دنیا و آخرت دونوں جگہ اچھا نتیجہ سامنے آئے گا، اور ایمان سے منہ پھیرنے والے کو شروع میں لذت ملے گی، پھر اسے دامنی تکلیف کا سامنا کرنا پڑے گا۔

امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ سے دریافت کیا گیا کہ انسان کے لئے کیا بات بہتر ہے، وہ سطوت حاصل کرے یا ابتلاء میں رہے۔ آپ نے فرمایا، تب تک اسے تسلط حاصل نہ ہو گا جب تک کہ اس امتحان (ابتلاء) میں نہ پڑ جائے۔

اللہ تعالیٰ نے بڑے بڑے اولوالعزم انبیاء کرام کو ابتلاء میں ڈالا، آخر جب انہوں نے صبر کیا تو انہیں سطوت حاصل ہوئی۔ اس لئے کوئی بھی یہ خیال نہ کرے کہ وہ دکھوں سے ضرور ہی محفوظ رہے گا۔ مصائب اور آلام میں جھلاؤ گوں کی عقولوں میں بھی تفاوت ہے۔ سب سے بڑا عقائد وہ ہے جس نے تھوڑے سے ختم ہو جانے والے دکھ کے عوض طویل ترین اور دامنی دکھ کو بیچ دیا، اور سب سے بڑا بدجنت وہ ہے کہ جس نے طویل ترین اور دامنی دکھ مولے کر تھوڑا سا ختم ہو جانے والا دکھ بیچ دیا۔ اگر یہ سوال ہو کہ انسان ایسی صورت کیوں پسند کرتا ہے تو اس کا جواب یہ ہے کہ یہ نقد اور ادھار کا معاملہ ہے، نفس ہمیشہ سامنے کی چیز پر جاتا ہے۔ ارشاد باری ہے :

﴿كَلَّا لَيْلَ مُبْهَنَ الْعَاجِلَةَ وَنَدَرُونَ الْآخِرَةَ﴾ [القيامة: ٢١، ٢٠]  
ہرگز نہیں بلکہ تم عجلت والی چیز کو پسند کرتے ہو اور آخرت کی چیز کو چھوڑ دیتے ہو۔  
و دسری جگہ ارشاد ہے :

﴿إِنَّ هَؤُلَاءِ يَجِدُونَ الْعَدْلَ﴾ [الدّهـر: ٢٧]

یہ لوگ فوری ملنے والی چیز کو پسند کرتے ہیں۔

ایسا ہر شخص کو پیش آتا ہے، اس لئے کہ انسان کو دوسروں کے ساتھ زندگی گذارنا پڑتی ہے اور وہ اس سے اپنے ارادوں کی موافقت چاہتے ہیں اور جب وہ ایسا نہیں کرتا تو اسے عذاب اور تکلیف دیتے ہیں۔ اور اگر وہ ان کی مرضی کا ساتھ دیتا ہے تو خود عذاب اور تکلیف محسوس کرتا ہے۔ کبھی ان کی طرف سے کبھی دوسروں کی طرف سے، جس طرح کہ کوئی دین دار اور متین آدمی فاسقون اور فاجروں کے درمیان آجائے جو اس کی موافقت کے بغیر فیض و فحور نہ کر سکیں۔ اب اگر وہ موافقت کرے تو ابتداء میں ان کے شر سے محفوظ رہے گا، پھر وہ لوگ اس کے ساتھ توہین و تکلیف کا وہی معاملہ شروع کر دیں گے۔ جس سے بچنے کے لئے اس نے ابتداء میں ان کی موافقت کی تھی اور اگر توہین کا یہ معاملہ وہ خود نہ کریں گے تو کوئی دوسرا ایسا کرے گا۔

اس لئے احتیاط کا تقاضا یہ ہے کہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کے اس قول پر عمل کیا جائے ہے انسوں نے حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ سے کہا تھا، لوگوں کو ناراض کر کے جو اللہ کو خوش کرے گا اس کی کفایت اللہ تعالیٰ کرے گا، اور جو اللہ کو ناراض کر کے لوگوں کو خوش کرے گا، اسے وہ کوئی فائدہ نہیں پہنچا سکتے۔ دنیا کے احوال پر غور کرنے سے ان لوگوں میں اس کی بکفرت مثالیں ملیں گی جو لوگ حکمرانوں اور اہل بدعت کی مددان کی سزاویں سے بچنے کے لئے کرتے ہیں جسے اللہ تعالیٰ نفس کے شرور و فتن سے پچا لے گا وہ شخص حرام کی موافقت نہ کر کے ان کے ظلم و ستم کو صبر و استقامت سے سے گا اور دنیا و آخرت میں اچھے انعام سے نوازا جائے گا، جس طرح کر علائے کرام اور ان کے پیروکار اچھے انعام کے مستحق ہوئے۔ چونکہ مصائب و آلام سے پوری طرح چھکارا مکن نہ تھا، اس لئے اللہ تعالیٰ نے ان لوگوں کو تسلی دی، جنہوں نے دامی اور بڑی تکلیف کے بدالے میں معمولی اور عارضی تکلیف کو اختیار کیا، چنانچہ ارشاد ہے :

﴿مَنْ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ اللَّهِ فَإِنَّ أَجَلَ اللَّهِ لَآتٍ وَهُوَ أَكْسِيمُ الْعَالَمِينَ﴾ [العنکبوت: ٥]

جو اللہ سے ملنے کی امید رکھے تو اللہ کا مقرر کیا ہوا وقت آنے والا ہے اور وہ سننے اور جاننے والا ہے۔

یعنی عارضی تکلیف کا ایک وقت ہے جو اللہ کی ملاقات سے ختم ہو جائے گا اور اس سے بندہ کو بے

حساب لذت حاصل ہوگی اور اللہ تعالیٰ نے بندہ کو اس ملاقات کی انتہائی قوی امید دلائی ہے تاکہ اس کے شوق میں بندہ یہاں کی تکلیف کو برداشت کر لے، بلکہ بعض لوگوں کو تو اس کا اشتیاق اتنا شدید ہوتا ہے کہ وہ تکلیف کا حساس نہیں کرپاتے۔

اسی وجہ سے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اللہ تعالیٰ سے اس کی ملاقات کے شوق کا سوال کیا، اور یہ شوق و ذوق بڑی نعمتوں میں سے ہے، لیکن اس نعمت کے لئے بطور سبب کچھ اقوال و اعمال ہیں جن سے اس نعمت کا حصول ہوتا ہے اور اللہ تعالیٰ اقوال کو سنتا اور اعمال کو جانتا ہے۔ وہ یہ بھی اچھی طرح جانتا ہے کہ اس نعمت کا اہل کون ہے، چنانچہ ارشاد ہے :

﴿وَكَذَلِكَ فَتَنَا بِعَضَّهُمْ بِعَيْنِ﴾ [الأنعام: ٥٣]

اسی طرح ہم نے بعض کو بعض کے ذریعہ آزمایا۔

لہذا جب بندہ سے کوئی نعمت فوت ہو جائے تو اسے اپنے لئے یہ آیت پڑھنا چاہیے :

﴿أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَعْلَمُ بِالشَّكَرِ﴾ [الأنعام: ٥٣]

کیا اللہ تعالیٰ شکر کرنے والوں کو جانتا نہیں۔

پھر اللہ تعالیٰ نے بندوں کو ایک دوسری تسلی یہ دی کہ اللہ کی راہ میں ان کا جماد ان کے لئے ہے ورنہ اللہ دنیا والوں سے بے نیاز ہے، اس طرح جماد کا فائدہ خود بندوں کو حاصل ہوتا ہے پھر بتایا کہ اس جماد کی وجہ سے ان کو صالحین کی جماعت میں شامل کرے گا۔ مزید اس شخص کا حال بتایا جو بغیر بصیرت کے ایمان میں داخل ہو جاتا ہے۔ ایسا شخص لوگوں کی طرف سے پہنچائی جانے والی تکلیف کو اللہ کے اس عذاب کی طرح سمجھتا ہے جس سے بچنے کے لئے مومن ایمان لاتا ہے پھر جب اللہ تعالیٰ اپنے لوگوں کی مدد کرتا ہے تو وہ کہنے لگتا ہے کہ میں تو تمہارے ہی ساتھ ہوں، حالانکہ اس کے سیند میں نفاق چھپا ہوا ہے۔ اسے اللہ تعالیٰ بخوبی جانتا ہے۔

الغرض اللہ تعالیٰ کی حکمت کا تقاضا یہ تھا کہ وہ لوگوں کا ضرور امتحان لے تاکہ اس کے ذریعہ پاک اور پاک کا ایتیاز ہو جائے، کیونکہ نفس اصل کے لحاظ سے جاں اور نحیم ہے اور ظلم و جہالت کے باعث اسے اس بات کی ضرورت ہوتی ہے کہ اس کی صفائی کی جائے۔ اگر اس گھر سے صفائی و طہارت کے ساتھ لکھا تو تھیک ہے، ورنہ جسم کی بھی میں جانا پڑے گا اور جب بندہ وہاں پاک و صاف ہو جائے گا تو اسے جنت میں داخلہ کی اجازت مل جائے گی۔

## فصل (۵۸)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی دعوت اسلام اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کا قبول اسلام

جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اللہ کی طرف دعوت دی تو ہر قبیلہ سے لوگوں نے آپ کی دعوت پر لبیک کما، چنانچہ اس میدان میں حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے سب پر سبقت حاصل کی اور اللہ کے دین کو پھیلانے میں بھپور حصہ لیا۔ اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ دین اسلام کی دعوت و تبلیغ میں مکمل طور پر تعاون کیا اور آپ ہی کی دعوت سے حضرت عثمان، علیہ اور سعد رضی اللہ عنہم مشرف بہ اسلام ہوئے۔ اسی طرح حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہا اسلام قبول کرنے میں سبقت لے گئیں اور صدیقانہ صفات کی حامل ہوئیں اور اس کی ذمہ داریوں کو بخسن و خوبی انجام دیا۔ ایک دفعہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے کہا کہ مجھے ذر محسوس ہو رہا ہے تو حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہا نے کہا : ”آپ مطہرین رہیں، اللہ کی قسم اللہ کبھی آپ کو رسوائیں کرے گا۔“ انسوں نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی صفات حسنے سے استدلال کیا تھا کہ ایسی صفات کے حامل کو اللہ تعالیٰ رسوائیں کر سکتا۔ انسوں نے فطرت سلیمانہ اور غیر معمولی فہم د فراست سے یہ جان لیا کہ اعمال صالحہ اور اخلاق حسنہ اللہ تعالیٰ کی عظمت و احسان کے مناسب ہے اور رذلت و رسوائی اس کے شایان شان نہیں۔ ایسی فراست کاملہ اور فطرت سلیمانہ کے باعث وہ اس بات کی مستحق ہوئیں کہ اللہ تعالیٰ نے انہیں حضرت جبریل اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ذریعہ ہدیہ سلام ارسال فرمایا۔

حضرت علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ نے آٹھ سال کی عمر میں اسلام قبول کیا۔ ایک قول میں آپ کی عمر زیادہ مروی ہے۔ یہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی زیر کفالت تھے۔ انہیں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے پچھا سے تھوڑے سالی میں مدد کی غرض سے اپنی کفالت و تربیت میں لے لیا تھا۔

حضرت زید بن حارث نے بھی اسلام قبول کیا۔ یہ حضرت خدیجہ کے غلام تھے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ

وسلم نے جب حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہا سے نکاح کیا تو انہوں نے حضرت زید کو آپ کی خدمت میں جبہ کر دیا۔ ان کے والد اور بچا جب ندیہ دے کر ان کی آزادی کے لئے حاضر ہوئے تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، اس سلسلہ میں کوئی اور چیز نہ کر لیں۔ انہوں نے کہا، وہ کیا ہے تو آپ نے فرمایا کہ زید کو بلا کر اختیار دے دو۔ اگر وہ تمیں اختیار کر لے تو تمہارا ہے اور اگر مجھے اختیار کر لے تو میرے پاس رہ جائے تو ان لوگوں نے کہا کہ یہ بہت عدل و انصاف کی بات ہے، چنانچہ انہیں بلا یا گیا اور انہیں اس بات سے مطلع کیا گیا تو انہوں نے عرض کیا، میں کبھی بھی آپ کے علاوہ کسی اور کو اختیار نہیں کر سکتا۔ وہ دونوں کہنے لگے، اے زید تجھ کی بات ہے، تمہارا ناس ہو، غلامی کو آزادی پر ترجیح دیتے ہو اور اپنے گھروالوں کے بجائے دوسروں کو اختیار کر رہے ہو تو حضرت زید نے فرمایا، ہاں میں نے آپ کی شخصیت میں الکی خوبی دیکھی ہے اور اپنے ساتھ ایسا حسن سلوک اور بر تاؤ دیکھا کہ اس کے بعد کسی اور کو آپ پر ترجیح نہیں دے سکتا۔

جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ معاملہ دیکھا تو آپ نے ان کے سامنے مقام مجرمیں اعلان کر دیا کہ ”میں تمہیں گواہ نہتا ہوں کہ زید میرے بیٹے ہیں، میں ان کا وارث اور وہ میرے وارث ہیں۔“

جب ان کے والد اور بچا نے یہ منظر دیکھا تو دونوں بہت خوش ہوئے اور واپس چلے گئے۔ اس واقعہ کے بعد حضرت زید، زید بن محمد کے نام سے مشہور ہو گئے اور پھر جب دین اسلام آیا اور قرآن کی یہ آیت نازل ہوئی :

﴿أَدْعُوكُمْ لِأَبَابِيْهِمْ هُوَ أَقْسَطُ عِنْدَ اللَّهِ﴾ [الأحزاب: ٥]

لوگوں کو ان کے باپ کے نام سے پکارا کرو، یہ اللہ کی نظر میں زیادہ درست ہے۔ تو اس وقت سے لوگ انہیں زید بن حارثہ کہنے لگے۔ معمر نے زہری سے روایت کیا ہے کہ زید سے پہلے ہمیں کسی کے اسلام کا علم نہیں۔

ورقہ بن نوفل بھی مشرف باسلام ہو گئے تھے۔ جامع ترمذی میں ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں خواب میں اچھی حالت میں دیکھا تھا۔

آخر لوگ ایک ایک کر کے دین میں داخل ہونے لگے اور قریش نے اس کی مخالفت نہ کی۔ آخر جب آپ نے ان کے بناوٹی خداوں کا پروردہ چاک کیا کہ یہ نفع و نقصان کے ماک نہیں تو یہ لوگ بھی نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم السکریں کی مخالفت پر کمرستہ ہو گئے، چنانچہ اللہ تعالیٰ نے

اپنے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی ان کے چچا ابو طالب کے ذریعہ حفاظت فرمائی جو قریش کے ایک شریف سردار تھے۔ یہ اللہ تعالیٰ کی حکمت کا تقاضا تھا کہ ابو طالب اپنے نہ ہب پر باقی رہیں۔ اس کے فوائد غور کرنے سے ظاہر ہو سکتے ہیں۔

صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی یہ حالت تھی کہ جو صاحب خاندان ہوتا، وہ خاندان کے باعث مشرکوں کی ایذاوں سے محفوظ رہتا ورنہ نہیں۔ چنانچہ بہت سے صاحبہ کرام کو مشرکین مکہ سے مصائب اور تکالیف کا سامنا کرنا پڑا جن میں سے حضرت عمر بن یاسر، ان کی والدہ اور ان کے اہل خاندان ہیں جنہیں شدید ترین ایذا میں دی گئیں۔ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا وہاں سے گذر ہوتا تو آپ فرماتے ”اے آل یا سرا اصبر کرو کیونکہ تم سے جنت کا وعدہ ہے۔“

ایذا میں دیئے جانے والوں میں حضرت بلال بھی تھے۔ انہیں اللہ کے راستے میں سخت ترین ایذا میں دی گئیں اور وہ اللہ کے دین کے لئے اپنا سب کچھ قربان کر چکے تھے۔ جوں جوں تکلیف زیادہ دی جاتی، ان کے من سے ”احد احمد“ نکلتا تھا۔ ورقد بن نوفل وہاں سے گزرتے تو کہتے کہ ہاں اللہ کی قسم اے بلال! ایک ہی (اللہ) ہے، ایک ہی (اللہ) ہے۔ اللہ کی قسم! اگر تم انہیں مار ڈالو گے تو میں ان پر گریہ و زاری کروں گا۔

جب مسلمانوں کے خلاف کفار کی ایذا میں سخت ترین ہو گئیں اور انہیں طرح طرح کے دکھ و درد دیئے جانے لگے اور ان پر مصیبتوں کے پہاڑ توڑے جانے لگے، اور شدید ترین شرور و فتن سے دوچار ہو گئے تو اللہ تعالیٰ نے ملک جہش کی طرف بھرت کی اجازت دے دی۔ پہلے مہاجرین میں سے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ اور ان کی الہیہ حضرت رقی رضی اللہ عنہا بنت رسول صلی اللہ علیہ وسلم اور دوسرے لوگ جن کی مجموعی تعداد سولہ افراد پر مشتمل تھی جن میں بارہ مرد اور چار عورتیں تھیں۔

یہ لوگ مکے سے خفیہ حالت میں نکلے اور جب سمندر کے ساحل پر پہنچے تو اتفاق سے انہیں دو کشتیاں مل گئیں، جن پر یہ لوگ سوار ہو کر جہش پہنچے۔ ان لوگوں نے بعثت کے پانچویں سال رجب کے مئینے میں بھرت کی تھی۔ ان کے تعاقب میں قریش نکل کھڑے ہوئے اور ساحل تک آئے لیکن ان میں سے کسی کو پکڑنے میں کامیاب نہ ہو سکے۔ کچھ عرصے کے بعد ان مہاجرین کو اطلاع ہوئی کہ قریش مکہ نبی کشم صلی اللہ علیہ وسلم کی ایذا رسانی سے باز آگئے ہیں۔ یہ سن کر وہ لوگ لوٹ پڑے۔ جب یہ لوگ مکے سے صرف ایک گھنٹے کے فاصلے پر تھے تو خبر ملی کہ قریش مکہ تو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ایذا رسانی میں

اور زیادہ شدت سے کام لے رہے ہیں اور انکی عداوت وخالفت شباب پر ہے، چنانچہ ان میں سے بعض پناہ لے کر مکہ میں داخل ہو گئے جن میں حضرت عبد اللہ بن مسعود بھی تھے۔ یہ لوگ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور سلام کیا۔ آپ نے نماز کی حالت میں ہونے کی وجہ سے سلام کا جواب نہیں دیا۔ یہی صحیح ہے اور ابن اسحاق نے یہی کہا ہے کہ جب مکہ سے قریب پہنچنے اور انہیں معلوم ہوا کہ پہلی خبر غلط تھی، پھر حمایت کے سارے یا خفیہ طور پر وہ مکہ میں داخل ہوئے۔ والپس آنے والوں میں حضرت ابن مسعود بھی تھے جو مدینہ بھرت کرنے تک مکہ ہی میں مقیم رہے، پھر در اور احمد میں شریک ہوئے۔ رہی زید بن ارقم کی حدیث (جس سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ نماز میں بات چیت کی ممانعت مدینہ کا واقعہ ہے) تو اس کا جواب دو طرح سے دیا گیا ہے۔

اول یہ کہ ممانعت مکہ میں ہوئی تھی۔ پھر مدینہ میں اجازت مل گئی تھی اور پھر ان کے بعد منع کیا گیا۔ دوسرم یہ ہے کہ زید چھوٹے صحابیوں میں سے تھے۔ یہ اور دوسرے ساتھی اپنی عادت کے مطابق نماز میں بولتے تھے کیونکہ انہیں ممانعت کا علم نہ تھا پھر جب علم ہوا تو انہوں نے بھی بات چیت بند کر دی۔ پھر جب جب جس سے والوں اور دیگر مسلمانوں پر ظلم و ستم و تشدد کا سلسلہ مزید شدید ترین ہو گیا تو یہی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں دوبارہ سرزشیں جبکہ کی طرف بھرت کرنے کا حکم فرمایا۔ دوسری مرتبہ ان لوگوں کی بھرت جبکہ قریش کو مزید گراں گز ری تو انہوں نے ایذا رسانی کا سلسلہ اور سخت کر دیا اور مسلمان مزید ہدف ظلم و ستم بنائے جانے لگئے۔ خصوصاً جب قریش کو نجاشی کے حسن سلوک کی خبر ملی۔ دوسری مرتبہ جن لوگوں نے بھرت کی، ان کی تعداد تراسی (۸۳) مردوں پر مشتمل تھی۔ اگر اس ضمن میں حضرت عمار بن یاس رشما کے جائیں تو اس قافلہ میں انہیں عورتیں شامل تھیں۔ ان میں حضرت عثمان اور کچھ دوسرے بدری صحابہ کا بھی نام شمار کیا جاتا ہے لیکن یہ ایک گمان ہے یا پھر یہ کہا جائے کہ وہ بدر سے پہلے ایک بار اور جبکہ سے آئے تھے۔ اس طرح ان کا آنا تمیں مرتبہ میں ہو گا۔

اسی وجہ سے ابن سعد نے کہا ہے کہ ان لوگوں نے جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی بھرت کی خبر سنی تو ان میں سے ۳۳ مرد اور آنٹھ عورتیں والپس آگئیں جن میں دو مرد مکہ ہی میں انتقال کر گئے اور سات مکہ ہی میں قید کر لئے گئے اور ۲۳ غززوہ بدر میں شریک ہوئے۔

ماہ ربیع الاول کے ہیں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے عمر بن امیہ کے ذریعہ نجاشی کو خط بھیجا جس میں انہیں اسلام کی دعوت دی تو انہوں نے اسلام قبول کر لیا اور کہا اگر میں حاضر ہونے پر قادر ہوتا تو

ضرور خدمت میں حاضری دیتا اور آپ نے حضرت نجاشی کو یہ بھی لکھا کہ حضرت ام جیبہ کو آپ کی زوجیت میں دے دیں، یہ اپنے شوہر عبد اللہ بن مخیل کے ساتھ بھرت کر کے جب شہ گئی تھیں اور انہوں نے وہاں عیسائیت کو قبول کر لیا تھا اور اسی حالت میں انتقال کر گئے، چنانچہ حضرت نجاشی نے ان کو آپ کی زوجیت میں دے دیا اور آپ کی طرف سے چار سو نیار مہر کی ادائیگی کر دی۔ حضرت خالد بن سعید بن العاص اس نکاح کے ولی تھے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت نجاشی کو یہ بھی لکھا تھا کہ جو صحابہ وہاں باقی رہ گئے ہیں، انہیں سواری کا انتظام کر کے مدینہ بھیج دیں۔ حضرت نجاشی نے عمرو ابن امية کے ساتھ تمام لوگوں کو کشیوں میں بھیج دیا۔ جب یہ لوگ خیر میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں پہنچ تو وہ فتح ہو چکا تھا۔ اس طرح وہ اشکال بھی ختم ہو جاتا ہے جو حضرت ابن مسعود اور زید بن ارقم کی حدیثوں کے مابین نظر آتا ہے اور یہ سمجھا جائے گا کہ نماز میں بولنے کی ممانعت مدینہ میں ہوئی تھی۔

اگر یہ کہا جائے کہ یہ تقطیق اچھی ہے لیکن ابن اسحاق کے اس بیان کا کیا جواب ہو گا جس میں یہ وضاحت ہے کہ حضرت ابن مسعود مکہ میں تھے؟ تو اس کا جواب یہ ہو گا کہ ابن سعد نے یہ ذکر کیا ہے کہ وہ مکہ میں تھوڑے دن میقیم تھے پھر جب شہ و اپس چلے گئے تھے۔ یہی زیادہ ظاہر ہے، کیونکہ مکہ میں ان کا کوئی محافظہ و مددگار نہ تھا۔

اس توجیہ میں جو بات ہے، وہ ابن اسحاق پر واضح نہیں ہو سکی اور ابن اسحاق نے روایت کرنے والوں کا نام نہیں ذکر کیا ہے لیکن ابن سعد نے اسے مطلب بن عبد اللہ بن حنبل کی طرف منسوب کیا ہے۔ اس طرح دونوں روایتوں کا اشکال دور ہو جائے گا اور صحیح مفہوم واضح ہو جائے گا۔ والحمد للہ!

ابن اسحاق نے اس بھرت میں ابو موسی اشعری کا نام بھی لیا ہے لیکن واقعی وغیرہ نے اس کی تردید کی ہے اور کہا ہے کہ کس طرح یہ بات ابن اسحاق سے مخفی رہ گئی۔ میری توجیہ یہ ہے کہ یہ بات مخفی نہیں تھی لیکن مذکورہ وہم اس طرح پیدا ہوا کہ ابو موسی یمن سے بھرت کر کے حضرت جعفر اور ان کے ساتھیوں کے ساتھ جب شہ چلے گئے تھے اور انہی کے ساتھ و اپس آئے۔ اس کو ابن اسحاق نے ان کی بھرت شمار کر لیا ہے لیکن انہوں نے یہ نہیں کہا کہ وہ مکہ سے بھرت کر کے گئے تھے کہ ان کی تردید کی جائے۔

## فصل (۵۵)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو ایذا عرسانی اور سفر طائف

مہاجرین جب شہ نجاشی کی سلطنت میں اطمینان و سکون سے رہنے لگے تھے لیکن قریش نے انہیں مکہ واپس بلانے کی غرض سے عبد اللہ بن ربیعہ اور عمرو بن العاص کو تحفہ و تھائف دے کر نجاشی کی طرف بھیجا اور انہوں نے وہاں بڑے بڑے دینی قائدین سے بھی سفارش کرائی، لیکن نجاشی نے ان کی واپسی کا انکار کر دیا۔ پھر انہوں نے یہ سازش اور ریشہ دوائی کر کے بہکاتا چاہا کہ یہ لوگ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے متعلق گستاخانہ عقیدہ رکھتے ہیں اور یہ کہتے ہیں کہ وہ اللہ کے بندے تھے، چنانچہ اس نے ان مسلمانوں کو دربار میں بلوایا۔ حضرت جعفر بن ابی طالب ان کے سربراہ تھے، جب ان لوگوں نے داخل ہونے کا ارادہ کیا تو حضرت جعفر نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کی جماعت آپ سے اجازت چاہتی ہے۔ اس نے دربان سے کہا کہ ان سے کو کہ یہ لوگ اپنی درخواست پھر دہ رہا ہیں۔ انہوں نے دوبارہ اسی طرح عرض کیا، پھر جب یہ جماعت ان کے دربار میں داخل ہوئی تو اس نے دریافت کیا، آپ لوگ حضرت عیسیٰ کے متعلق کیا کہتے ہیں تو حضرت جعفر رضی اللہ عنہ نے سورہ مریم کی ابتدائی چند آیات تلاوت فرمائیں۔ اس پر نجاشی نے زمین سے ایک تنکا اٹھایا اور کہنے لگا کہ بخدا حضرت عیسیٰ علیہ السلام اس سے ایک تنکا بھی زیادہ نہ تھے۔ پادریوں نے اس پر اظہار حیرت کیا تو ان سے کہا کہ تم جو کچھ بھی کو میرا بیسی قول ہے اور مسلمانوں سے کہا کہ جاؤ تم لوگ میری سلطنت میں مامون و محفوظ ہو، جو تمیں ایذا دے گا، اس کو سزا دی جائے گی۔ پھر وہ قریش کے دونوں قاصدوں سے کہنے لگا کہ اگر تم مجھے سونے کا گرجا بلکہ پہاڑ بھی دے دو پھر بھی میں مسلمانوں کو تمہارے حوالے نہ کروں گا۔ اس کے بعد اس نے سردار ان قریش کے تھائف لوٹا دینے کا حکم دیا۔ آخر یہ لوگ رسوا ہو کر واپس آئے۔

پھر حضرت حمزہ اور ایک بڑی جماعت نے اسلام قبول کر لیا اور رفتہ رفتہ اسلام پھیلنا شروع ہو گیا۔ جب قریش نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی اس دعوت کو ترقی پذیر دیکھا اور محسوس کیا کہ یہ کام بڑھ رہا

ہے اور ان کی حیثیت مضمون ہو رہی ہے تو انہوں نے بنی ہاشم اور بنی عبد الملک کے خلاف ایک معاهدہ طے کیا جس میں یہ موقف اختیار کیا گیا کہ ان کے ساتھ خرید و فروخت کریں گے، ن شادی بیاہ کریں گے اور نہ کسی قسم کے معاملات و تعلقات قائم کریں گے، جب تک کہ وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو ان کے حوالے نہ کر دیں گے۔

چنانچہ انہوں نے ایک عہد نامہ خانہ کعبہ کی چھت پر لٹکا دیا۔ اسے عیض بن عامر بن ہاشم نامی ایک شخص نے لکھا تھا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کے لئے بُدُّ دعا کی جس سے اس کا ہاتھ شل ہو گیا تھا۔

اس معاهدہ کی رو سے ابوالعب کے علاوہ بنو ہاشم اور بنو عبد الملک کے تمام افراد کا خواہ وہ مومن ہوں یا کافر، اس طرح بائیکاٹ ہوا تھا کہ سب لوگ شعب ابی طالب میں محصور ہو گئے۔ ابوالعب اس سازش میں قریش کے ساتھ شریک کا رہا۔

یہ واقعہ بعثت کے ساتویں سال محرم کی رات پیش آیا تھا۔ تمام لوگ تقریباً تین سال تنگی و دشواری میں رہے تھے۔ مصیبت کا یہ عالم تھا کہ بچوں کے گریہ و زاری کی آواز گھٹائی کے باہر سے سنائی دیتی تھی۔ اس موقع پر ابو طالب نے اپنا مشہور قصیدہ لامیہ لکھا تھا۔ قریش کے بعض لوگ اس بائیکاٹ کو ناپسند کرتے تھے اور کچھ لوگ پوری طرح موبید تھے، جو لوگ ناپسند کر رہے تھے، انہوں نے اس عہد نامہ کو ختم کرنے کی کوشش بھی کی اور وہ اس کو توڑنے کا مطالبہ بھی کر رہے تھے۔

اس کے دوران اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو اس عہد نامہ کے متعلق آگاہ فرمادیا کہ اس پر اللہ تعالیٰ نے دیکھ بھیجی ہے، جس نے ظلم، قطع تعلق، اور ستم رسالی کی باتیں چاٹ ڈالیں اور صرف اللہ کا نام مبارک باقی رہنے دیا۔ آپ نے اپنے بیچا کو اس کی خبر دی کہ وہ قریش کے پاس جا کر ان سے کہیں کہ اگر میرے بھتیجے کی یہ بات غلط ثابت ہو جائے تو ہم تمہارے اور ان کے درمیان سے ہٹ جائیں گے، اور اگر ان کی خبر صحیح ثابت ہو جائے تو تمہیں رجوع کرنا پڑے گا۔ ان لوگوں نے کہا کہ آپ تھیک کہتے ہیں، پھر اس عہد نامہ کو اتار کر دیکھا تو درحقیقت نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد صحیح ثابت ہوا لیکن اس سے کفار کے کفر و عناد میں اور اضافہ ہو گیا۔ اس کے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے رفقاء اس گھٹائی سے نکل آئے۔ اس کے چھ ماہ بعد ابو طالب نے وفات پائی اور اس کے تین دن بعد امام المومنین حضرت عبد الجبیر رضی اللہ عنہا بھی انتقال فرمائی۔ ان دونوں حادثوں سے آپ کو شدید

صد مہ پہنچا اور قریش کے اوباشوں سے سخت ترین ایذاوں کا پھر لامتناہی سلسلہ شروع ہو گیا اور ظلم و ستم کے سخت نئے پہاڑ توڑے جانے لگے۔

چنانچہ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم طائف تشریف لے گئے تاکہ اہل طائف کو دعوتِ اسلام دیں اور وہ لوگ آپ کے ساتھ مدد و تعاون کا معاملہ کریں۔ آپ نے انہیں اللہ کی طرف بلایا لیکن ان میں سے کسی نے بھی دعوتِ اسلام پر لبیک نہ کہا اور نہ کوئی آپ کا حامی و مددگار تکلا، بلکہ اس کے بر عکس سخت تکلیفیں پہنچائیں اور اس سلسلہ میں قریش سے بھی زیادہ ایذا میں دیں اور ان سے بڑھ کر بد سلوکی کی۔ آپ کے غلام زید بن حارثہ آپ کے ساتھ تھے۔ آپ وہاں دس دن قیام کرنے کے بعد سردار ان طائف کے پاس تشریف لے گئے اور ان کو اسلام کی دعوت دی مگر ان لوگوں نے جواب دیا کہ آپ ہمارے شر سے نکل جائیں۔ انہوں نے غنڈوں اور اوباشوں کو آپ کے خلاف اسلامیہ اور پیچھے لگادیا۔ وہ آپ پر پھر پہنچنے تھے یہاں تک کہ آپ کے پائے مبارک لولہمان ہو گئے۔ حضرت زید بھی آپ کو بچانے میں سخت زخمی ہو گئے، چنانچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم انتہائی حزین و غمزدہ ہو کر مکہ تشریف لائے۔ واپسی میں یہ مشورہ دعا فرمائی :

«اللَّهُمَّ إِلَيْكَ أَشْكُوْ ضَعْفَ قُوَّتِي وَقِلَّةِ حِيلَتِي وَهَوَانِي عَلَى النَّاسِ»

اے اللہ میں اپنی کمزوری، بے سرو سامانی اور لوگوں کی نظر میں بے و تھنی کا تجھ سے شکوہ کرتا ہوں۔ اس موقع پر اللہ تعالیٰ نے پہاڑوں کے فرشتے کو بھیجا۔ جس نے آکر پوچھا کہ اگر آپ صلی اللہ علیہ وسلم فرمائیں تو میں ان سب کو مکہ کے اردوگرد کے دونوں پہاڑوں کے مابین دبادوں، تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ میں ان کے معاملہ میں اس امید پر توقف کر رہا ہوں کہ اللہ تعالیٰ ان سے ایسی نسل پیدا کرے گا جو اس کی عبادت کرے گی اور کسی کو اس کا شریک نہ ٹھہرائے گی۔

واپسی پر جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم ایک کھجور کے جھرمٹ کے پاس اترے تو رات کی نماز پڑھنے میں مصروف ہو گئے۔ اس اثناء میں جنات کی ایک چھوٹی سی جماعت آپ کی طرف آئی اور آپ کی ملاوت سننے لگی۔ آپ کو اس کی اطلاع اس وقت ہوئی جب یہ آیت کریمہ نازل ہوئی :

﴿وَإِذْ صَرَقْنَا إِلَيْكَ نَفَرَّا مِنَ الْجِنِّ﴾ [الاحقاف: ٢٩]

اور جب ہم نے آپ کے پاس چند جنوں کو بھیجا۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے چند روز بیہیں قیام فرمایا۔ حضرت زید نے آپ سے کہا کہ قریش کے

پاس آپ کس طرح جائیں گے جب کہ انہوں نے آپ کو نکال دیا ہے۔ آپ نے فرمایا کہ زید جو مصیبت تم دیکھ رہے ہو اسے اللہ تعالیٰ ضرور دور کرے گا۔ وہ اپنے دین کی مدد کرے گا اور اپنے نبی کو غالب کرے گا۔

پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم مکہ پہنچ گئے چنانچہ آپ نے نبی خزانہ کا ایک آدمی مطعم بن عدی کے پاس بھیجا کیا میں تمہارے جوار میں داخل ہو جاؤ۔ اس نے جواب دیا کہ ہاں ضرور آپ ہماری پناہ میں آسکتے ہیں۔ اور اس نے اپنی قوم اور بیٹوں کو بلا کر کہا کہ ہتھیار لے لو اور خانہ کعبہ کے ارکان کے پاس جا کر کھڑے ہو جاؤ کیونکہ ہم نے محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو پناہ دے دی ہے، چنانچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم حضرت زید کے ہمراہ مکہ میں داخل ہوئے اور مسجد حرام تک تشریف لے گئے۔

مطعم نے اپنی سواری پر کھڑے ہو کر بکارا، اے قریش کے لوگوں میں نے محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو پناہ دے دی ہے۔ اس لئے تم میں سے کوئی بھی ان کی اہانت اور براتی نہ کرے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم رکن کے پاس پہنچے تو اس کو چھووا اور دو رکعت نماز ادا فرمائی پھر گھر تشریف لے گئے۔ مطعم اور اس کے بیٹے ہتھیار لئے ہوئے گھر تک آپ کے ساتھ گئے۔

فصل (۵۶)

## آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے معراج کا واقعہ

مسجد حرام سے لے کر بیت المقدس تک براق پر سوار ہو کر حضرت جبریل کی رفاقت میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو جسمانی سیر کرائی گئی۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم وہاں اترے اور تمام انبیاء کرام علیم السلام کو امام بن کر نماز پڑھائی اور مسجد اقصیٰ کے دروازے پر براق کو باندھ دیا۔ ایک قول یہ ہے کہ آپ بیت نجم میں اترے اور وہاں نماز پڑھائی لیکن یہ قول درست نہیں ہے۔

پھر اسی رات بیت المقدس سے آسمان دنیا کی طرف تشریف لے گئے۔ حضرت جبریل نے آپ کے لئے اجازت چاہی۔ دروازہ کھول دیا گیا۔ وہاں آپ نے ابوالبشر حضرت آدم علیہ السلام سے ملاقات کی۔ انہیں سلام کیا۔ انہوں نے سلام کا جواب دے کر خوش آمدید کہا اور آپ کی نبوت کا اقرار کیا۔ اللہ تعالیٰ نے آپ کو دیکھا کہ ان کی اولاد میں نیک لوگوں کی رو حسین ان کے دائیں اور برے لوگوں کی بائیں جانب ہیں۔ پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو دوسرے آسمان پر لے جایا گیا جہاں آپ نے حضرت میحیٰ و عیسیٰ علیہما السلام کو دیکھا پھر تیسرا آسمان پر حضرت یوسف علیہ السلام کو، چوتھے پر حضرت اور لیں علیہ السلام کو، پانچوں پر حضرت بارون علیہ السلام کو اور چھٹے پر حضرت موسیٰ علیہ السلام کو دیکھا۔ جب حضرت موسیٰ سے آگے بڑھے تو وہ رونے لگے۔ پوچھا گیا، کیوں روتے ہیں، وہ فرمانے لگے کہ میں اس لئے رہا ہوں کہ میرے بعد ایک جوان کو نبی بنایا گیا اور اس کی امت سے بہت زیادہ تعداد میں جنت میں داخل ہوں گی۔ پھر ساتوں آسمان پر تشریف لے گئے، وہاں آپ کی ملاقات حضرت ابراہیم علیہ السلام سے ہوئی۔ پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو سدرہ المنتqi اور بیت المعرور تک اٹھایا گیا اور اس کے بعد آپ کو اللہ جل شانہ کی جناب اعلیٰ میں لے جایا گیا۔ آپ اللہ تبارک و تعالیٰ کے قریب ہو گئے، حتیٰ کہ دو کمان یا اس سے بھی کم فرق رہ گیا۔ پھر اللہ نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف جو چہاڑی بھیجی۔

آپ پر پچاس نمازیں فرض کی گئیں چنانچہ آپ لوٹے اور حضرت موسیٰ علیہ السلام کے پاس سے

گذرے۔ انہوں نے دریافت کیا کہ کیا حکم ہوا؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، پہچاں نمازوں کا۔ وہ کہنے لگے آپ کی امت کو اس کی استطاعت نہ ہوگی۔ آپ اپنے پروردگار کے پاس واپس جائیے اور اپنی امت کے لئے تخفیف کی درخواست کیجئے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت جبریل علیہ السلام کی طرف التفات فرمایا گویا ان سے مشورہ چاہتے ہوں۔ انہوں نے بھی اشارہ کیا کہ ہاں اگر آپ کی خواہش ہو۔ آخر آپ جبریل علیہ السلام کے ساتھ دوبارہ اللہ تعالیٰ کے دربار میں حاضر ہوئے اور وہیں کھڑے رہے۔ یہ صحیح بخاری کے الفاظ ہیں۔ اس کے بعد اللہ تعالیٰ نے دس نمازیں معاف فرمادیں۔ پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم اترے یہاں تک کہ موسیٰ علیہ السلام کے پاس سے گذرے اور انہیں خبر دی۔ انہوں نے فرمایا کہ اپنے پروردگار کے حضور پھر جائیے اور تخفیف کی درخواست کیجئے۔ اس طرح موسیٰ علیہ السلام اور اللہ تعالیٰ کے درمیان آتے جاتے رہے، یہاں تک کہ پانچ نمازیں رہ گئیں۔ حضرت موسیٰ نے اب بھی واپسی جانے اور تخفیف کی درخواست کرنے کا مشورہ دیا لیکن آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ مجھے اپنے پروردگار سے شرم آتی ہے بلکہ اب تو میں راضی ہو گیا اور سرتسلیم خم کر دیا ہے۔

جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم چلے تو نداء کرنے والے نے نداء کی اور کہا کہ میں نے اپنا فریضہ انجام دی دیا اور اپنے بندوں سے تخفیف کر دی۔

صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کا اس میں اختلاف ہے کہ آپ نے اس رات اللہ تعالیٰ کو اپنی آنکھوں سے دیکھایا نہیں۔ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ آپ نے باری تعالیٰ کو دیکھا۔ ایک قول یہ بھی ان سے مقول ہے کہ قلب سے دیکھا۔

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا اور حضرت عبد اللہ ابن مسعود رضی اللہ عنہ کا انکار بھی ثابت ہے۔ ان دونوں نے فرمایا ہے کہ ﴿وَلَقَدْ رَأَاهُ نَزْلَةً أَخْرَى﴾ سے مراد جبریل علیہ السلام ہیں حضرت ابوذر رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا گیا کہ کیا آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اللہ تعالیٰ کو دیکھا تو آپ نے فرمایا، میں نے ایک نور دیکھا ہے یعنی میرے اور اس کی رویت کے درمیان ایک نور حاصل ہو گیا جیسا کہ دوسری روایت میں ہے کہ میں نے نور دیکھا۔

عثمان بن سعید دارمی نے عدم روایت پر صحابہ کا اتفاق نقل کیا ہے۔ شیخ الاسلام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا کہ ابن عباس رضی اللہ عنہ کا قول کہ آپ نے اللہ تعالیٰ کو دیکھا اور قلب سے دیکھا، آپس میں متفاہ نہیں۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے بھی ثابت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ

میں نے اپنے رب تعالیٰ کو دیکھا لیکن یہ واقعہ شبِ میتراج کا نہیں بلکہ یہ واقعہ حدیث میں پیش آیا جب کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی صبح کی نماز قضا ہو گئی پھر آپ نے اللہ تعالیٰ کی خواب میں زیارت کی خبر دی۔

اس بنا پر امام احمد رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا کہ ہاں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فی الحقيقة دیکھا اور روایت انجیاء حق ہے اور امام احمد نے یہ نہیں فرمایا کہ آپ نے دو آنکھوں سے بیداری میں دیکھا اور جس نے ان سے ایسا قول نقل کیا ہے، اسے غلط فہمی ہوئی، چونکہ امام احمد نے ایک بار فرمایا کہ آپ نے دیکھا اور ایک بار فرمایا کہ آپ نے روحانی طور پر دیکھا تو اس سے دونوں قول متفق ہو گئے۔ امام احمد سے ایک تیسرا قول بھی متفق ہے کہ آپ نے سر کی آنکھوں سے دیکھا لیکن یہ ان کے بعض اصحاب کے تصرف کا نتیجہ ہے۔ امام احمد کے نصوص موجود ہیں لیکن ان میں یہ قول نہیں ملتا۔ رہا ابن عباس رضی اللہ عنہ کا یہ قول کہ دل سے دو مرتبہ دیکھا تھا اگر ان کا اس استدلال اس آیت سے ہے:

﴿مَا كَذَبَ الْفُؤَادُ مَا رَأَى﴾ [النجم: ۱۱]

جو کچھ اس نے دیکھا، اسے دل نے جھوٹ نہ سمجھا۔

پھر فرمایا:

﴿وَلَقَدْ رَأَاهُ نَزْلَةً أُخْرَى﴾ [النجم: ۲۹]

حالانکہ اس نے ایک بار اور اسے دیکھا۔

بظاہر ان کا اس سے استدلال ہے، تو صحیح بات یہ ہے کہ یہاں دیکھے جانے والے سے مراد جریل ہیں، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں ان کی صورت میں دو مرتبہ دیکھا تھا اور ابن عباس کا ذکر کورہ قول ہی امام احمد کے اس قول کی دلیل ہے کہ آپ نے دل کی آنکھ سے دیکھا تھا۔

اور اللہ تعالیٰ کے قول ﴿ثُمَّ دَنَى فَنَدَلَى﴾ کا تعلق واقعہ میتراج والے "دنو" اور "تدلی" سے نہیں ہے۔ کیونکہ قرآن میں دلی تدلی سے حضرت جریل مراد ہیں جیسا کہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا اور ابن مسعود کا قول ہے نیز کلام کے سیاق سے بھی اسی کی تائید ہوتی ہے کیوں کہ وہاں یہ بھی ذکور ہے کہ:

﴿عَلَمْتُ شَدِيدَ الْفُوْيِ﴾ [النجم: ۱۵]

ان کو ایک طاقتوں فرشتہ سکھاتا ہے۔

اور حدیث میں جس "دنو و تدلی" (قرب اور جھکاؤ) کا ذکر ہے اس سے صراحت کے ساتھ معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کا قرب اور تدلی مراد ہے۔

جب صحیح ہوئی تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی قوم کو خبر دی کہ اللہ تعالیٰ نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ عظیم آیات دکھائیں۔ انہوں نے سختی سے مکنذب کی اور انتہائی شدت سے ایذا دی اور ضرر رسانی پر اتر آئے اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے مطالبہ کرنے لگے کہ بیت المقدس کا حیہ بیان کریں، چنانچہ اللہ تعالیٰ نے (بیت المقدس) کو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے ظاہر کر دیا چنانچہ آپ نے اسے دیکھا اور اس کی تمام علامت بتانی شروع کیں۔ وہ آپ کی کسی بات کو رد نہیں کر سکے۔ آپ نے اس قافلہ کے سفر اور وابسی کی خبر بھی دی اور یہ کہ کس وقت وہ آئے گا اور کون سا اونٹ آگے ہو گا۔ واقعہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی خبر کے عین مطابق ہوا لیکن اس سے ان کی نفرت میں اور اضافہ ہو گیا۔

ابن اسحاق نے حضرت عائشہ اور معاویہ سے نقل کیا ہے کہ مراج روحانی تھی یہاں مناسب ہے کہ مراج بحال خواب اور مراج روحانی کے باہمی فرق کو سمجھا جائے۔ ان دونوں حالتوں میں بہت بڑا فرق ہے، کیوں کہ خواب میں جو کچھ نظر آتا ہے وہ کبھی کبھی معلوم کی مثال ہوتی ہے۔ جسے محسوس صورت میں پیش کیا جاتا ہے۔ سونے والا یہ ریکھتا ہے کہ اسے آسمان کی طرف چڑھایا گیا یا کہ لے جایا گیا، حالانکہ اس کی روح چڑھتی نہیں نہ وہ جاتا ہے بلکہ خواب کا فرشتہ اس کے لئے ایک تمثیل پیش کر دیتا ہے۔

جو لوگ مراج روحانی کے قائل ہیں ان کا یہ مطلب نہیں کہ وہ خواب تھا بلکہ وہ یہ کہتے ہیں کہ روح کو حقیقتاً لے جایا جاتا ہے اور وہ وہی کام کرتی ہے جو جسم سے بذریعہ موت جدا ہونے کے بعد کرتی ہے، لیکن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم خرق عادت کے مقام پر تھے چنانچہ زندگی کی حالت میں آپ کا شکم چاک کیا گیا اور آپ کو اس کی کوئی تکلیف نہیں ہوئی۔ اس لئے آپ کی روح کو بغیر موت آسمان کی سیر کرائی گئی، لیکن دوسرے لوگوں کے حق میں یہ کام موت کے بغیر ممکن نہیں چنانچہ انبیاء کی روحلیں بدن سے جدا ہو کر آسمان میں ہیں لیکن نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی روح زندگی کی حالت میں ہی وہاں لے جائی گی، پھر واپس آئی۔ وفات کے بعد انبیاء کی روحوں کے ساتھ رفت اعلیٰ میں مستقر ہو گئی لیکن اس کے باوجود جسم سے اس کا ایک طرح کا تعلق ہے جس سے آپ سلام کا جواب دیتے ہیں اور جس سے موسیٰ علیہ السلام کو قبر میں نماز پڑھتے ہوئے اور آسمان پر دیکھاتا۔

کیوں کہ یہ معلوم ہے کہ موسیٰ علیہ السلام کو قبر سے اٹھا کر نہیں لے جایا گیا تھا، بلکہ ان کی روح کا وہ مستقر تھا اور قبریدن کا مستقر ہے۔ اگر کسی کے اور اک میں یہ بات نہ آئے تو وہ سورج پر غور کرے کہ وہ اپنی اونچائی کے باوجود زمین میں اور نباتات و حیوانات کی زندگی میں اثر انداز ہوتا ہے، روح کا مرتبہ تو اس

سے بھی بلند ہے۔ علامہ ابن عبد البر فرماتے ہیں کہ ہجرت اور معراج کے درمیان ایک سال دو ماہ کا وقفہ تھا اور معراج ایک بار ہوئی۔ ایک قول میں دو مرتبہ ہوئی۔ ایک بار بیداری میں اور ایک بار خواب میں۔ اس قول کے حاملین کا خیال یہ ہے کہ حدیث شریک اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے فرمان ”پھر میں بیدار ہو گیا“ اور دوسری روایات کو جمع کیا جا سکتا ہے۔ بعض نے کہا کہ تین بار واقعہ معراج ہوا۔ لیکن یہ سب اقوال بعض ایک تجھیس ہیں اور ضعیف روایات نقل کرنے والوں کے کارناے ہیں۔ اور صحیح وہی ہے کہ جس پر ائمہ حدیث متفق ہیں کہ واقعہ اسراء ایک بار پیش آیا۔

بڑی تجسب کی بات ہے کہ ایک سے زائد بار کے قالبین نے کس طرح سوچ لیا کہ ہر مرتبہ آپ پر پچاس وقت کی نماز پیش کی جاتی رہی۔ حفاظ حدیث نے معراج کی حدیث کے الفاظ کے بارے میں شریک کو غلط ٹھہرایا ہے اور امام مسلم نے اس حدیث کو مستند ذکر کر کے کہا ہے کہ اس نے اس میں تقدیم و تاخیر اور کمی و زیادتی کر دی ہے اور پوری حدیث بھی بیان نہیں کی ہے اور ان کی رائے مناسب ہے۔

## فصل (۵۷)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ہجرت مدینہ کا واقعہ

ہجرت ایک ایسا واقعہ ہے جسے اللہ تعالیٰ نے اپنے اولیاء اور اعداء کے درمیان فرق اور احتیاز کرنے کی کوشی بنائی ہے، جس سے دین کا غلبہ اور انبیاء کرام کی نصرت کا آغاز ہوتا ہے۔

امام زہری نے محمد بن صالح اور انہوں نے عاصم بن عمر ابن قادہ اور یزید بن رومان وغیرہ سے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تبوّت کے ابتدائی ایام میں تین سال تک مکہ میں چھپ کر رہے پھر جو تھے سال اعلان عام کیا اور لوگوں کو دس سال تک دعوت اسلام دی۔ حج کے موسم میں آپ مساجد کی قیام گاہوں پر تشریف لے جاتے، نیز عکاظ، مجنہ اور ذی الحجاز کے موسمی تواروں اور بازاروں میں بھی تشریف لے جاتے اور دعوت اسلام دیتے اور اپنے پروردگار کے پیغامات پہنچاتے۔ اور یہ مطالبہ کرتے کہ لوگ آپ کو اپنی حمایت میں لے لیں تاکہ آپ اسلام کا پیغام اچھی طرح لوگوں تک پہنچا سکیں اور اس کے عوض انہیں اللہ تعالیٰ کے یہاں جنت نصیب ہو لیکن آپ کو کوئی مددگار نہ ملتا نہ کوئی آپ کی دعوت قبول کرتا، پھر آپ ایک ایک قبیلہ کی اقامت گاہ پر جاتے اور فرماتے، "اے لوگو لا الہ الا اللہ کو تو کامیاب رہو گے اور عرب قوم کے حاکم بن جاؤ گے۔ اس لئے کے سب عجم کے لوگ تمہارے تابع بن جائیں گے اور مرنے کے بعد جنت میں بادشاہ بن جاؤ گے"۔

ابولہب آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے پیچھے پیچھے رہتا اور کہتا، خدا راں شخص کی اطاعت نہ کرنا، یہ اپنے مذہب کے باعی اور جھوٹے ہیں۔ چنانچہ وہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا شدت سے انکار کر دیتے اور آپ کو ایذا میں دیتے اور کہتے کہ آپ کا خاندان اور قبیلہ آپ کو زیادہ جانتا ہے۔ اس لئے انہوں نے آپ کی اتباع نہیں کی۔ اور انہیں اللہ کی طرف دعوت دیتے چلے جاتے اور فرماتے "اے اللہ اگر تو چاہتا تو یہ ایسے نہ ہوتے"۔

راوی کہتے ہیں کہ جن قبائل کے پاس نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم دعوت و تبلیغ کے لئے تشریف لے

گئے، ان میں سے بعض کے نام یہ ہیں :

بنو عامر بن مصعب، محارب ابن خصہ، فزارہ، عسان، مروہ، عفیفہ، سلیم، عبس، بنو نضر، بنو الہکاء، کنہہ، کلب، الحارث ابن کعب، عذرہ، الحفارہ۔ لیکن ان میں سے کسی نے دعوت اسلام قبول نہیں کی۔

اہل مدینہ کو دعوت اسلام : اللہ تعالیٰ نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خاندانی نصرت کے لئے بھی انتظامات کر رکھے تھے۔ اوس و خرزج مدینہ میں دو قبائل تھے جو یہودیوں میں سے اپنے دوستوں کے ذریبہ اکثر سنتے رہتے تھے کہ اس زمانے میں ایک نبی مبعوث ہو گا، ہم اس کی ایتیاب کریں گے اور عادو ارم کی طرح تمہیں قتل کریں گے۔

دوسرے عرب لوگوں کی طرح انصار مدینہ یہودیوں کے علاوہ کعبہ مشرفہ کا حج کیا کرتے تھے۔ جب انصار مدینہ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو دعوت دین دیتے دیکھا تو اپنے احوال کا بغور مطالعہ کیا اور بعض انصاری کہنے لگئے کہ خدا کی قسم لوگو! جانتے ہو؟ یہی وہ شخص ہیں جن کا نام لے کر مدینہ کے یہودی تمہیں دھکایا کرتے ہیں۔ ایسا نہ ہو کہ وہ تم پر سبقت لے جائیں۔

سوید بن صامت اوس کا ایک آدمی تھا جو مکہ آیا ہوا تھا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے دعوت دی۔ اس نے نہ انکار کیا اور نہ اقرار کیا۔ اس دوران انس بن رافع، ابو الحیس بن عبد الاشعل کے چند نوجوانوں کے ہمراہ کسی معاہدہ کے لئے آیا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں اسلام کی دعوت دی۔ ایاس بن معاذ نبی ایک نوجوان کہنے لگا، اے قوم اللہ کی قسم، ہم جس کام کے لئے آئے ہیں، اس سے یہ (اسلام) بہت بہتر ہے۔ اس پر اسے انس نبی نوجوان نے ڈانتا اور مارا تو وہ خاموش ہو گیا اور ان کا معاہدہ بھی کمل نہ ہو سکا اور وہ مدینہ واپس چلے گئے۔

بیعت عقبہ اولی : پھر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم حج کے موقع پر مقام عقبہ پر انصار کے چھ آدمیوں سے ملے جو خرزج کے قبیلہ سے تعلق رکھتے تھے۔ ان کے نام یہ ہیں : اسعد بن زرارہ، جابر بن عبد اللہ، عوف بن الحارث، رافع بن مالک، قطبۃ بن عامر، عقبہ بن عامر۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سب کو اسلام کی دعوت دی۔ یہ بھی لوگ مشرف باسلام ہو گئے اور مدینہ واپس چلے گئے۔ وہاں انہوں نے لوگوں کو اسلام کی دعوت دینا شروع کر دی اور وہاں اسلام پھیلنا شروع ہو گیا۔ یہاں تک کہ کوئی گھر ایسا نہ رہا جمال اسلام داخل نہ ہوا ہو۔

آنندہ سال بارہ افراد پر مشتمل ایک قائلہ حاضر ہوا۔ جابر بن عبد اللہ کے علاوہ چھ سابقہ تھے۔ نیزان

کے ہمراہ معاذ بن الحارث جو عوف کے بھائی تھے، ذکوان بن عبد قیس بھی حاضر ہوئے اور یہ مکہ ہی میں مقیم ہو گئے۔ بعد میں مدینہ ہجرت کی جس کی وجہ سے انہیں مہاجر انصاری کہا جاتا ہے۔ نیز عبادہ بن الصامت، یزید ابن خلبد، ابوالیشم بن ایتیمان، عوییر بن ساعدة، ان پارہ افراد میں سے تھے۔

ابو زبیر حضرت جابر سے روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم حج کے ایام میں لوگوں کی قیامگاہوں پر تشریف لے جاتے۔ اس طرح مجہ اور عکاظ کے بازاروں میں بھی تشریف لے جاتے اور فرماتے تھے: ”کون ہے جو مجھ پر ایمان لائے۔“ میری حمایت و نصرت کرے یہاں تک کہ میں اللہ تعالیٰ کا پیغام پہنچا دوں۔ اس کے عوض اسے جنت ملے گی۔ لیکن کسی کو بھی حامی و ناصر نہ پاتے اور یہ حال ہو گیا کہ کوئی آدمی مصریا یمن سے اپنے رشتہ داروں سے مٹنے آتا تو آپ کی قوم اس کے پاس آتی اور کہتی دیکھنا پہنچا، قریش کا یہ نوجوان تمہیں فتنہ میں نہ ڈال دے لیکن باس ہم آپ صلی اللہ علیہ وسلم ان لوگوں میں تشریف لے جاتے اور انہیں دین اسلام کی دعوت دیتے اور قریش آپ کی طرف الگیوں سے اشارہ کر رہے ہوتے تا آنکہ اللہ تعالیٰ نے یہ رب (مدینہ) سے ”انصار“ بھیجا ہم میں سے کچھ لوگ آپ کے پاس آتے، ایمان لانے کے بعد قرآن سیکھ کر واپس جاتے تو اپنے گھر والوں کو مسلمان بناتے، پھر ہم نے اکٹھا ہو کر سوچا کہ آخر کب تک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مکہ کی پہاڑیوں میں دربار رہیں گے۔ یہ سوچ کر ہم حج کے موقع پر مکہ آئے اور بیعت عقبہ کی۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے پچھا حضرت عباس رضی اللہ عنہ نے کہا کہ میں یہ رب والوں کو جانتا ہوں لیکن ان لوگوں سے میری واقفیت نہیں کہ کون ہیں۔ پھر ہم میں سے ہر ایک دو آدمی ان کے پاس گئے۔ ہماری شکل دیکھ کر انہوں نے کہا کہ ہم انہیں نہیں پہچانتے ہیں۔ یہ نوجوان لوگ ہیں۔ اس کے بعد ہم نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا کہ ہم کس چیز پر آپ سے بیعت کریں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ہر حالت میں خواہ سستی ہو یا چستی، ٹنگی ہو یا فراغی، سمع و طاعت اور اتفاق نی سبیل اللہ کرتے رہو نیز امر بالمعروف اور نهى عن المکر پر ملامت کی پرواہ کئے بغیر حقوق اللہ کی ادائیگی پر، اور اس بات پر کہ جب میں تمہارے پاس آؤں تو میری مدد کرو اور جس طرح تم اپنی جان اور اپنے اہل و عیال کی خفاقت و مدافعت کرتے ہو، اسی طرح میری مدافعت کرو اور اس کے بدل میں تمہیں جنت ملے گی۔ جب ہم بیعت کے لئے کھڑے ہوئے تو اسعد بن زرارہ نے جوان میں سب سے چھوٹی عمر کے تھے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا ہاتھ پکڑ کر کہا کہ اہل یہ رب نہ ہو، ہم آپ کے پاس اونٹوں پر سوار ہو کر یہ جانے کے بعد آئے ہیں کہ آپ اللہ کے رسول ہیں اور آج آپ کو نکالنے کا معنی

پورے عرب کی جداگانی اور تکواروں کو دعوت دیتا ہے۔ اس لئے اگر تم اس پر صبر کر سکتے ہو تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو لے چلو۔ اللہ تمہیں اجر دے گا اور اگر تمہیں اپنی جان کا خوف ہو تو پھر آپ کو چھوڑ دو۔ آپ اللہ کے ہاں تمہیں محفوظ رکھیں گے۔ یہ سن کر لوگوں نے کہا کہ ہاتھ اٹھاؤ ہم اس بیعت کو چھوڑ نہیں سکتے نہ ہی اس سے چھٹکارہ ڈھونڈنے کی سوچ سکتے ہیں۔ اس کے بعد ہم میں سے ایک ایک آدمی نے کھڑے ہو کر بیعت کی اور آپ نے ہر ایک کو جنت کی بشارت دی، پھر یہ لوگ مدینہ والیں آگئے۔ بنی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے ساتھ ابن ام کلثوم اور مصعب بن عمیر کو بھیجا، جو لوگوں کو قرآن سکھاتے تھے اور اسلام کی دعوت کو پھیلاتے تھے۔ یہ دونوں اسحہ بن زرارہ کے مہمان تھے۔ حضرت مصعب بن کے امام تھے۔

جب مسلمانوں کی تعداد چالیس ہو گئی تو انہیں حضرت مصعب بن عمیر نے جمع بھی پڑھانا شروع کیا۔ ان دونوں اصحاب کے ہاتھ پر بست سے لوگ مسلمان ہوئے، انہی میں اسحہ بن حضیر اور سعد بن معاذ ہیں۔ ان کے مسلمان ہونے کے بعد بنو عبد اللہ شھل کے تمام لوگ مسلمان ہو گئے صرف امیر باتی رہ گئے تھے۔ جنہوں نے احد کے دن اسلام قبول کیا اور جمادیں حصہ لے کر شہادت سے مشرف ہوئے۔ انہیں ایک وقت کی بھی نماز ادا کرنے کا موقع نہ مل سکا۔ انہی کے متعلق نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ: "تھوڑا عمل اور زیادہ اجر" اور اسلام تیزی سے مدینہ میں پھیلنے لگا اور غالب ہونے لگا۔ اس کے بعد مصعب کہ واپس آگئے۔ اس سال حج کے موقع پر انصار مدینہ کی بڑی تعداد، خواہ وہ مسلمان ہوں یا مشرک کہ آئے اور ان کے سردار براء ابن مسعود بھی شریک ہوئے۔ وہ عقبہ کی آخری شب میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور آپ کے ہاتھ پر بیعت کی۔ یہ ان کا ایک کارنامہ تھا کہ اس میں سبقت لے گئے اور عزم و استقلال کا مظاہرہ کیا۔ اس شب نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان میں سے بارہ اشخاص کو بطور نائب منتخب کیا۔ جب بیعت مکمل ہو گئی تو لوگوں نے عقبہ میں آباد مشرکین پر حملہ کی اجازت مانگی۔ لیکن آپ نے اجازت نہیں دی۔ اس موقع پر شیطان نے چیخ کر کہا کہ اے اہل جباجب کیا تمہیں معلوم ہے کہ محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) اور ان کے بے دین ساتھی تم سے جنگ کے لئے اکٹھے ہو گئے ہیں تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ "یہ عقبہ کا شیطان ہے، اے دشمن خدا میں تیرے لئے فارغ ہوں گا"۔ پھر آپ نے لوگوں سے اپنے اپنے خیموں میں جانے کے لئے کہا۔ صحیح کو اشراف قریش آئے اور انصار سے کہا کہ ہمیں یہ معلوم ہوا کہ تم لوگوں نے رات محمد (صلی اللہ علیہ

وسلم) سے مل کر ہمارے خلاف جنگ کا معاہدہ کیا ہے۔ بخدا عرب کے تمام قبائل کے مقابلہ میں تمہارے ساتھ جنگ کو ہم زیادہ ناپسند کرتے ہیں۔ یہ سن کر مشرکین قسم کھا کر کنے لگے کہ ایسا نہیں ہوا ہے۔ ابن الی نے کہا کہ یہ غلط ہے۔ میری قوم میرے ساتھ ایسی زیادتی نہیں کر سکتی۔ اگر میں یہ رب میں ہو تو تو مجھ سے مشورے کے بغیر میری قوم ایسا نہ کرتی۔ یہ سن کر قریش کے لوگ لوٹ گئے۔

حضرت براء اپنے مسلمان ساتھیوں کے ساتھ بطن یانچ کی طرف چلے گئے۔ قریش کے لوگ ان کی تلاش میں نکلے اور سعد بن عبادہ کو پکڑ لیا اور مارتے ہوئے مکے لے آئے۔ پھر مطعم بن عدی اور حارث بن حرب بن امیہ نے آکر انہیں چھڑایا۔

انصار نے ان کی گشادگی کے بعد مشورہ کیا کہ واپس لوٹیں۔ اس دوران وہ نظر آئے، پھر ان کے ساتھ سب لوگ مدینہ کی طرف روانہ ہو گئے۔

اب نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے مسلمانوں کو ہجرت کی اجازت دی اور لوگ تیری سے ہجرت کرنے لگے۔ سب سے پہلے وہاں کے لئے ابو سلمہ اور ان کی بیوی روانہ ہوئے لیکن ان کی بیوی ام سلمہ کو روک دیا گیا اور ایک سال تک قید میں رکھا گیا۔ نیز ان کا پچھہ بھی ان سے الگ کر دیا گیا۔ ایک سال کے بعد یہ اپنے پچھے کے ہمراہ مدینہ کی طرف ہجرت کر گئیں اور عثمان بن الی علوان کے مرفق تھے۔

اس کے بعد لوگ کثرت سے یکے بعد دیگرے مدینہ جانے لگے۔ آخر مکہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم، ابو بکر اور علی رضی اللہ عنہم کے سوا کوئی مسلمان نہ رہا۔ جو آپ کے حکم کی بنا پر وہاں ٹھہرے ہوئے تھے یا وہی لوگ رہ گئے تھے جن کو مشرکین نے قید کر رکھا تھا، نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت ابو بکر پوری ہجرت کی تیاری کر کے اللہ تعالیٰ کی طرف سے حکم کا انتظار کر رہے تھے۔

جب مشرکین نے دیکھا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کرام مدینہ ہجرت کر چکے ہیں اور اپنے اہل و عیال اور مال و دولت لے کر مدینہ منورہ جا چکے ہیں، انہیں یقین ہو گیا کہ مدینہ ان کے لئے دارالامان بن چکا ہے جس کے باشندے طاقت و قوت رکھتے ہیں تو انہیں اندیشہ ہوا کہ کہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم وہیں تشریف نہ لے جائیں۔ اگر ایسا ہوا تو یہ معالمه سمجھیں صورت اختیار کر لے گا، چنانچہ وہ دارالندوہ میں (بغرض مشورہ) جمع ہوئے۔ اس موقع پر الیہیں بوجدی بوڑھے کی شکل و صورت میں کبل اوڑھے شریک ہوا۔ ان سب نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے متعلق تبادلہ خیال کیا۔ ہر آدمی اپنی رائے پیش کرتا لیکن یہ بوڑھا (ابنیں) اسے رد کر دیتا اور اس پر رضامندی ظاہر نہ کرتا۔ آخر ابو

جمل کرنے کا میرے ذہن میں ایک ایسی ترکیب آئی ہے جس تک ابھی تمہارا ذہن نہیں پہنچ سکا۔ سب کہنے لگے، وہ کیا ہے؟ اس نے جواب دیا، میرا خیال ہے کہ ہم قریش کے ہر قبیلہ کا ایک مضبوط اور نوجوان آدمی لیں پھر انہیں تیز تکواریں دیں اور وہ یکبارگی ایک آدمی کی طرح محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) پر ٹوٹ پڑیں۔ اس طرح ان کا خون قبائل میں منقسم ہو جائے گا۔ اس کے بعد نبی عبد مناف کی کچھ سمجھ میں نہ آئے گا کہ اب کیا کیا جائے۔ کس سے انتقام لیں۔ کیونکہ تمام قبائل سے دشمنی مول لینا ان کے لئے محال ہو گا۔ آخر ہم سب مل کر ان کی وہیت ادا کر دیں گے۔ بوڑھا (البیس) کہنے لگا اس نوجوان نے کیا خوب کہا۔ خدا کی قسم رائے ہے تو یہ ہے۔ کہتے ہیں کہ اس عمد کے بعد یہ لوگ منتشر ہو گئے۔ اس وقت جبریل علیہ السلام نے آگر آپ کو اس کی اطلاع دی اور ہدایت کی اس شب اپنے بستر پر نہ لیشیں۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم دوپر کے وقت چڑھا کے ہوئے حضرت ابو بکر کے یہاں تشریف لائے، یہ تشریف اگری بالکل علاف معمول تھی۔ آتے ہی آپ نے فرمایا، جو تمہارے بھی آدمی ہوں انہیں باہر نکالو۔ انہوں نے عرض کیا، یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! یہ آپ ہی کے گھر کے لوگ ہیں تو آپ نے فرمایا، اللہ تعالیٰ نے مجھے یہاں سے بھرت کا حکم فرمایا ہے۔ حضرت ابو بکر نے عرض کیا، یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! مجھے شرف رفاقت حاصل ہو گا۔ آپ نے فرمایا، ہاں۔ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے عرض کیا، میرے ماں باپ آپ پر قربان، میرے پاس دوسواریاں ہیں۔ ایک قبول فرمائیے۔ آپ نے فرمایا قیمت دے کر لوں گا اور حضرت علی رضی اللہ عنہ کو فرمایا آج کی رات میرے بستر پر سو جائیں۔ یہ اور ہر قریش کے منتخب لوگ جمع ہو کر دروازے کی گنگانی کرنے لگے کہ موقع پاتے ہی ٹوٹ پڑیں۔ یہ باہم مشورہ کرنے لگے کہ کون سب سے بڑا بد بخت اور شقی ہو گا جو یہ کام انجام دے گا۔

جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم باہر تشریف لائے اور ایک مٹھی کنکری لے کے ان کے سروں پر پھینک دی۔ کیفیت یہ تھی کہ وہ آپ کو دیکھ نہیں رہے تھے اور آپ یہ آیت تلاوت فرماتے ہوئے حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے گھر تشریف لے گئے :

﴿وَجَعَلْنَا مِنْ بَنِي آيَدِيهِمْ سَكَدًا وَمِنْ حَلَفِهِمْ سَدًا فَأَغْشَيْنَاهُمْ فَهُمْ لَا يَبْصِرُونَ﴾ [یس: ۹]

اور ہم نے ان کے سامنے اور پیچھے آڑ کر دی اور ان پر غشی طاری کر دی جس سے وہ دیکھ نہ سکے۔

پھر دونوں حضرات شب عی میں گھر سے باہر نکلے، اس کے بعد ایک شخص نے لوگوں کو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے دروازے پر کھڑے دیکھ کر پوچھا، کس کا انتظار کر رہے ہو۔ انہوں نے جواب دیا کہ محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کا، وہ کہنے لگا، تم ناکام و نامراد رہے، اللہ کی قسم وہ تمہارے قریب سے گذر کر جا چکے ہیں اور تمہارے سر پر مٹی ڈال کر گئے ہیں۔ وہ کہنے لگے، اللہ کی قسم، ہم نے انہیں نہیں دیکھا اور اپنے رسول سے مٹی جھاڑتے ہوئے اٹھے۔

جب صحیح ہوئی تو حضرت علی رضی اللہ عنہ بستر سے اٹھے، کفار نے حضرت علی سے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے متعلق پوچھا تو انہوں نے جواب دیا، میں کیا جانوں۔ پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت ابو بکر غار ثور کی طرف تشریف لے گئے اور اس میں داخل ہو گئے تو اللہ تعالیٰ نے مکڑی کو بھیجا، اس نے غار پر جالا بین دیا۔

عبداللہ بن ار سقط یشی کو جو ایک ماہر راہ نہ امشرک تھا، اجرت پر لے لیا اور اس کو امین سمجھ کر آپ نے دونوں سواریاں اس کے حوالے کیں اور تین دن کے بعد غار ثور پر طلنے کا وعدہ فرمایا۔ ادھر قریش نے آپ لوگوں کی جنگوں میں کوئی کسر اٹھانے رکھی اور نشان قدم کے ماہرین کی مدد سے غار تک پہنچنے میں کامیاب ہو گئے اور وہاں تھہر کر اسے دیکھنے لگے۔

عامر بن فہیرہ بکریاں چرانے کے بھانے آپ کے پاس آیا کرتے اور دودھ اور مکہ کی خبریں پہنچا دیا کرتے تھے۔ اس طرح تین دن غار میں مقیم رہے یہاں تک کہ تلاش اور جنگوں کی صورت پر گئی۔ اس کے بعد عبد اللہ بن ار سقط دونوں سواریاں لے کر حاضر ہو گیا اور سفر شروع ہو گیا۔ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے عامر بن فہیرہ کو اپنے پیچھے بٹھایا اور رہنمائی کے سامنے چلے لگا اور اس طرح اللہ تعالیٰ کی حفاظت اور نصرت کے سامنے میں یہ قافلہ ہبھی روای دوال ہو گیا۔

جب کفار آپ کی گرفتاری سے مالیوس ہو گئے تو انہوں نے آپ کی اور حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کو گرفتار کرنے والوں کے لئے انعام کا اعلان کر دیا، چنانچہ لوگوں نے اس کے بعد غیر معمولی سرگرمی سے تلاش شروع کر دی لیکن اللہ تعالیٰ کی مدد ایسا لالا و برتر تھیں۔ جب آپ لوگ میں ملکے کے ایک محلے کے پاس سے گذرے تو محلے کے ایک آدمی نے انہیں دیکھ لیا اور لوگوں سے کہا کہ میں نے ساحل پر ایک سایہ دیکھا ہے۔ میرا خیال ہے کہ وہ محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) اور ان کے ساتھی کے سوا کوئی اور نہیں تھا۔

سراقہ یہ سن کرتا گیا اور سوچا کہ کامیابی کا سرا اسی کے سر رہے، کہنے کا کہ نہیں، وہ فلاں فلاں لوگ اپنی کسی ضرورت سے گئے تھے، تھوڑی دیر تھر کروہ اپنے خیمہ میں داخل ہوا اور خادم سے کہا کہ خیمہ کے پیچے سے گھوڑا نکالو۔ میں تمہیں ٹیلے کے پیچے ملوں گا۔ پھر اپنا نیزہ اٹھایا اور بالائی حصہ نیچے کر کے زمین پر لکھ رہا تھا ہوا گھوڑے تک پہنچا اور سوار ہو کر چل پڑا۔ جب آپ لوگوں سے قریب ہو گیا تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی تلاوت کی آواز سننے لگا اور آپ یکسو ہو کر قراءت میں مشغول تھے اور حضرت ابو بکر بار بار مژ مژ کر دیکھ رہے تھے۔ انہوں نے کہا کہ یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! سراقہ ہمارے پاس آپنچا ہے۔ یہ سن کر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بد دعا کی اور اس کا گھوڑا زمین میں دھنس گیا۔ وہ یہ ماجرا دیکھ کر کہنے لگا، مجھے معلوم ہے، جس جرم کی مجھے یہ سزا ملی ہے۔ یہ آپ کی بد دعا کا نتیجہ ہے۔ میرے لئے اللہ تعالیٰ سے دعائے خیر کیجئے، میں عمد کرتا ہوں کہ لوگوں کو آپ کی تلاش سے واپس کر دوں گا۔ چنانچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے دعا فرمائی اور وہ آزاد ہو گیا۔ اس نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا کہ مجھے ایک تحریر مرحمت فرمادیجئے۔ آپ کے حکم سے حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے چڑی پر ایک تحریر لکھ دی۔ یہ تحریر فتح مکہ تک سراقہ کے پاس موجود تھی۔ اسے لے کر جب وہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آئے تو آپ نے اپنا وعدہ پورا کیا اور فرمایا کہ آج وفاداری اور بھلائی کا دن ہے۔ سراقہ نے تحریر حاصل کرنے کے بعد ان لوگوں کے سامنے تو شہ اور سواری پیش کی لیکن انہوں نے لینے سے انکار کر دیا اور کہا کہ اس کی ہمیں ضرورت نہیں، البتہ تعاقب کرنے والوں کو تاریکی میں رکھو۔ سراقہ نے کہا کہ میں ضرور ایسا کروں گا۔ آپ لوگ مطمئن رہیں۔

وہ واپس لوٹا تو دیکھا کہ بہت سے لوگ جگتوں میں لگے ہیں۔ سراقہ نے ان سے کہا کہ میں تمارے لئے واضح خبر لاتا ہوں۔ وہ لوگ اور نہیں ہیں، دیکھیں یہ شخص دن کی ابتداء میں آپ کا دشمن تھا اور دن کے آخر میں آپ کا جاں شاربین چکا تھا۔

پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم چلتے رہے یہاں تک کہ ام معبد خزانیہ کے خیموں کے پاس سے گذرے اور ان سے کھانا طلب کیا۔ اس نے عرض کیا اگر ہمارے پاس کچھ ہوتا تو ہم آپ کی مہمان نوازی سے محروم نہ رہتے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے خیمے کے ایک طرف بکری دیکھی۔ آپ نے فرمایا کیا یہ دودھ دیتی ہے۔ ام معبد نے کہا کہ یہ بے حد کمزور اور لا غر بکری ہے۔ اس کی وجہ سے چرنے نہیں جا سکی۔ بھلا یہ دودھ کیسے دے گی۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے دعا فرمائی اور اس کے تھن پر ہاتھ لگایا اور بسم اللہ

پڑھ کر دوہنا شروع کیا۔ برتن جھاگ سے بھر گیا تو آپ نے ام معبد اور اپنے اصحاب کو پلایا پھر خود نوش فرمایا۔ اس کے بعد دوبارہ دوہ کروہیں چھوڑ دیا اور روانہ ہو گئے۔

ادھر مکہ میں ایک آواز سنائی دیتی تھی، کوئی بلند آواز سے چند اشعار پڑھتا تھا مگر نظر نہ آتا تھا:

جزَى اللَّهُ رَبُّ النَّاسِ خَيْرَ جَزَائِهِ رَفِيقَيْنِ حَلَّا خَيْمَتِي أُمُّ مَعْبُدٍ  
اللَّهُ لَوْكُونَ كَامَلُكَ اُنْ دُونُوں سَاتِحِيُوں كَوْبَرْتِينَ جَزَاءَ دَعَےِ جَوَامِ مَعْبُدٍ كَخَيْمَهِ مِنْ اُتْرَےِ۔

حضرت اماماء کا بیان ہے کہ ہمیں معلوم نہ تھا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کس طرف گئے ہیں لیکن مکہ کے نیشی حصہ میں سے کسی جن نے آکر ان اشعار کو سنایا۔ لوگ اس کے پیچھے آواز سن کر چلتے تھے لیکن کسی کو دیکھ نہیں پاتے تھے۔ پھر وہ بالائی حصہ سے نکل گیا۔

حضرت اماماء کہتی ہیں کہ ان اشعار کو سن کر ہم نے سمجھ لیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مدینہ تشریف لے گئے ہیں۔

## فصل (۵۸)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی مدینہ تشریف آوری

انصار کو معلوم ہو چکا تھا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مکہ سے مدینہ کی طرف روانہ ہو چکے ہیں۔ وہ ہر روز مدینہ سے نکل کر دوپہر تک آپ کا انتظار کرتے۔ جب دھوپ تیز ہو جاتی تو اپنی عادت کے مطابق گھروں کو واپس آ جاتے۔

بعثت کے تیرھویں سال ۲۳ ربیع الاول کو وہ لوگ حسب عادت آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے انتظار میں نکلے تھے۔ جب دھوپ تیز ہو گئی تو وہ لوٹ آئے۔ اتفاق سے اس وقت ایک یہودی کسی ضرورت سے کسی نیلی پر چڑھا تو اس نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے رفقاء کو چکتے ہوئے دیکھا، جن کے آگے بڑھنے سے سراب زائل ہو رہا تھا۔ وہ زور سے چینا، اے بنی قید! یہ ہیں تمہارے سردار اور بزرگ جن کا تم انتظار کر رہے تھے۔

انصار نے جلدی سے ہتھیار سنبحاں لئے تاکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا شیان شان استقبال کریں اور مرجا الہا و سحلہ کی آوازیں بنی عمرو بن عوف کے محلے سے گونجنے لگیں اور مسلمانوں نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی تشریف آوری کی خوشی میں نعروہائے تجھیر بلند کئے اور شان بوت کے مطابق خوش آمدید کہا۔ انہوں نے پروانوں کی طرح آپ کو گھیر لیا۔ اسی موقع پر آپ مکمل سکون و طمانتی سے تھے اور اس آیت کریمہ کا نزول ہو رہا تھا :

﴿إِنَّ اللَّهَ هُوَ مَوْلَنَا وَجَبَرِيلُ وَصَلَاحُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمَلَائِكَةُ بَعْدَ ذَلِكَ ظَهِيرٌ﴾

[التحریم : ۴]

بے شک اللہ ہی اس کا رفق ہے اور جبریل اور نیک مسلمان اور اس کے بعد فرشتے مددگار ہیں۔ پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم روانہ ہو کر بنی عمرو بن عوف کے علاقے قباء میں کثوم بن حدم یا سعد بن خشمہ کے یہاں اترے۔ پلا قول زیادہ راجح ہے۔ چنانچہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم یہاں چودہ راتیں قیام پذیر رہے اور اسی اثناء مسجد قباء کی تعمیر فرمائی اور بوت کے بعد یہ سب سے پہلی مسجد تھی جس کا سنگ بنیاد

رکھا گیا۔

جب جمود کا دن آیا تو آپ اللہ کے حکم کے مطابق سوار ہوئے اور محلہ بنی سالم بن عوف میں پہنچے تو جمود کی نماز کا وقت ہو گیا۔ بطن وادی کی مسجد میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے جمود کی نماز پڑھائی، پھر سوار ہو کر روانہ ہوئے۔ جاں ثاروں نے اوپنی کی مہار پکڑ لی اور کہنے لگے کہ آپ ایسی جگہ اتریں جہاں سازو سامان اور طاقت و قوت کی فراوانی ہو۔ آپ نے فرمایا کہ اس کا راستہ چھوڑ دو کہ اللہ کی طرف سے مامور ہے۔ جس جگہ مشیت ہوگی، وہیں بیٹھ جائے گی۔ اوپنی چلتی رہی۔ ہر انصاری سر پا تمنا تھا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم اس کے غریب خانہ پر قیام فرمائیں۔ جب لوگ اپنی خواہش کا اظہار کرتے تو آپ فرماتے کہ چھوڑ دو یہ اللہ کی جانب سے مامور ہے۔

اوپنی چلتے چلتے مسجد نبوی کی جگہ بیٹھ گئی لیکن آپ اترے نہیں۔ اوپنی کھڑی ہوئی اور تھوڑی دور چل کر واپس ہوئی اور پہلی جگہ پر پھر بیٹھ گئی۔ اب آپ صلی اللہ علیہ وسلم نیچے اترے۔ یہ جگہ بنو نجاشی میں آپ کے نھیاںی رشتہ داروں کی تھی۔ اللہ تعالیٰ نے انہیں یہ توفیق دی اور یہ اعزاز بخشتا۔ اس کی مشیت یہ تھی کہ آپ کی میزبانی کا شرف انہی کو ملے۔ یہ لوگ آپ (صلی اللہ علیہ وسلم) سے اپنے یہاں اترنے کی درخواست کرنے لگے۔ حضرت ابوالیوب آگے بڑھے اور سواری کا کجاوہ اپنے گھر میں داخل کر لیا۔ آپ نے فرمایا کہ آدمی اپنی سواری کے کجاوے ہی کے ساتھ رہتا ہے۔

اسعد بن زرارہ آئے اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی اوپنی کو لے گئے جو انہی کے پاس رہی۔ آپ کے مدینہ میں قیام کا قیس بن حرمہ انصاری کے اشعار میں یوں ذکر ہے :

حضرت ابن عباس نے ان کے پاس جا کر ان اشعار کو حفظ کیا تھا۔

ثَوَىٰ فِي قُرْيَشٍ بِضُعَّعَ عَشَرَةَ حَجَّةَ يُذَكَّرُ لَوْ يَلْقَى حَيْثِيَا مَوَاتِيَا  
قریش میں آپ نے دس سال سے زائد قیام فرمایا اور چاہا کہ کوئی دوست اور حامی مل جائے۔  
وَيَعْرِضُ فِي أَهْلِ الْمَوَاسِمِ نَفْسَهُ فَلَمْ يَرَ مَنْ يُؤْوِي وَلَمْ يَرَ دَاعِيَا  
جو وغیرہ کے اجتماعات میں آپ خود کو لوگوں کے سامنے پیش کرتے تھے لیکن کوئی ٹھکانہ یا دعوت دینے والا نہ ملا۔

فَلَمَّا آتَانَا وَاسْتَقَرْتُ بِهِ التَّوَىٰ وَأَصْبَحَ مَسْرُوفًا بِطَبِيَّةِ رَاضِيَا  
جب آپ ہمارے یہاں مقیم ہو گئے تو مدینہ میں راضی خوشی رہنے لگے۔

وَأَصْبَحَ لَا يَخْشَى ظَلَامَةً ظَالِمٍ بَعْدِهِ وَلَا يَخْشَى مِنَ النَّاسِ بَاغِيَّا  
اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو کسی کے ظلم اور نیادتی کا اندیشہ باقی نہ رہا۔

بَذَلْنَا لَهُ الْأَمْوَالَ مِنْ حِلٍّ مَالِنَا وَأَنْفَسَنَا عِنْدَ الْوَغْرَى وَالثَّاسِيَا  
تو ہم نے لڑائی وغیرہ کے موقع پر آپ کے لئے جان و مال کی قربانی پیش کی۔  
نَعَادِيَ الَّذِي عَادَيَ مِنَ النَّاسِ كُلُّهُمْ جَمِيعًا وَإِنْ كَانَ الْحَيْنَبُ الْمُصَافِيَا  
ہمارا دوست بھی اگر آپ سے دشمنی رکھے تو ہم اس کے دشمن ہیں۔

وَنَعْلَمُ أَنَّ اللَّهَ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ وَإِنَّ كِتَابَ اللَّهِ اصْبَحَ حَادِيَاً

ہمارا تین ہے کہ اللہ کے علاوہ کوئی معبد نہیں اور اس کی کتاب ہماری رہنمائی ہے۔

حضرت ابن عباس کا بیان ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کمکے میں تھے تو آپ کو بھرت کا حکم دیا گیا

اور یہ آیت نازل ہوئی :

﴿وَقُلْ رَبِّي أَدْخِلْنِي مُدْخَلَ صَدِيقٍ وَأَخْرِجْنِي مُخْرَجَ صَدِيقٍ وَاجْعَلْ لِي مِنْ لَدُنْكَ سُلْطَنَتَنَا نَصِيرًا﴾ [الإسراء: ٨٠]

کمہ دیجئے کہ اے میرے رب مجھے اچھی جگہ پہنچا دے اور حفاظت کے ساتھ نکال اور مجھے فتح یا بی کا غلبہ دے۔

حضرت قadeہ فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو کمکے سے مدینہ کی طرف اچھی جگہ نکال دیا اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو اس کا علم تھا کہ یہ کام بغیر اللہ تعالیٰ کی نصرت و قوت کے نہیں ہو سکتا تھا۔ اسی لئے آپ نے سلطان نصیر کے لئے دعا مانگی۔

اللہ تعالیٰ نے آپ کو کمکہ ہی میں دارال بھرت کا مشاہدہ کرایا تھا۔ آپ نے ارشاد فرمایا، مجھے تمہاری بھرت کا مقام دکھایا گیا۔ جو کھجور کے درختوں والی شور زمین میں سیاہ کنکریوں والے دو حصوں کے مابین داٹھ ہے۔

حضرت براء فرماتے ہیں کہ صحابہ کرام میں سے ہمارے پاس سب سے پہلے سعہب بن عمر اور ابن ام مکتوم تشریف لائے۔ یہ دونوں بزرگ لوگوں کو قرآن کی تعلیم دینے لگے پھر حضرت عمار بن یاسر بلال و اسحاد (رضی اللہ عنہم) تشریف لائے۔ ان کے بعد حضرت عمر رضی اللہ عنہ میں سواروں کے ساتھ

تشریف لائے۔ ان کے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تشریف آوری ہوئی۔ میں نے دیکھا کہ لوگوں کو اس قدر کبھی بھی فرحت و خوشی نہ ہوئی، جس قدر آپ کی تشریف آوری کے باعث ہوئی، میں تک کہ میں عورتوں، بچوں اور لوگوں کو کہتے دیکھا، یہ اللہ کے رسول کے تشریف لانے کا اعلان کر رہے تھے۔ بہر حال آپ صلی اللہ علیہ وسلم حضرت ابوالیوب کے گھر میں قیام پذیر تھے تا آنکہ مجرے اور مسجد کی تعمیر ہو گئی۔ زید بن حارثہ اور ابو رافع کو دو اونٹ اور پانچ سو درہم دے کر مکہ بھیجا، چنانچہ یہ دونوں آپ کی دونوں صاحبو زادیوں حضرت قاطمہ اور حضرت ام کلثوم نیز حضرت سودہ بنت زہرہ اور امامہ ابن زید، ان کی والدہ ام ایمکن کو لے کر واپس آگئے۔

ابتدئے حضرت زینب کو ان کے خاوند ابوالعاص بن ریبع نے نہ آنے دیا۔ عبد اللہ بن ابی بکر حضرت ابو بکر کے اہل و عیال کو لے کر چلے آئے۔ جن میں حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا بھی تھیں۔ یہ سب لوگ حارثہ بن نعمان کے گھر میں اترے۔

فصل (۵۹)

## آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا مسجد نبوی کی تعمیر کا طریقہ

امام زہری فرماتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی اوپنی مسجد والی جگہ پر بیٹھ گئی۔ اس وقت مسلمان یہاں نماز ادا کیا کرتے تھے لیکن یہ جگہ دو یتیم انصاری لڑکوں، سمل اور سہیل کی ملکیت میں تھی۔ جن کی پرورش حضرت اسعد بن زرارہ کے ذمہ تھی۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان لڑکوں سے نہیں کی فروخت اور پھر تعمیر مسجد کے متعلق گفتگو کی۔ وہ دونوں کہنے لگے، نہیں بلکہ یا رسول اللہ! ہم آپ کی خدمت میں اسے مسجد کے لئے ہبہ کرتے ہیں۔ آپ نے اسے منظور نہ فرمایا بلکہ وہ دینار ادا کر کے زمین خریدی۔ اس میں اس وقت صرف چار دیواریں تھیں، چھست نہ تھی اور اس کا قبلہ رخ بیت المقدس کی جانب تھا اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی تشریف آوری سے قبل اسعد بن زرارہ یہیں مسلمانوں کو نماز اور جمعہ پڑھایا کرتے تھے اور اس میں غرقد اور سمجھور کے درخت تھے اور مشرکین کی قبریں تھیں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے حکم کے مطابق مشرکین کی قبریں اکھاڑویں گئیں۔ سمجھور اور دوسرے درخت کاٹ دیئے گئے اور قبلہ کی طرف سے مسجد ہموار کی گئی۔ مسجد کے قبلہ سے پیچے تک اس کا طول سو گز اور باقی دونوں جانب بھی اس قدر یا اس سے کچھ کم تھا۔ بنیادیں تعمیراتیں گز تھیں۔ اس کے بعد کبھی اینٹوں سے مسجد کی تعمیر شروع ہوئی۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بھی تعمیر میں حصہ لیتے اور اینٹیں اور پھر اٹھا کر لاتے اور لے جاتے ہوئے آپ کی زبان پر یہ الفاظ جاری تھے :

اللهم لا عيش الا عيش الآخرة فاغفر لالأنصار و المهاجرة

اے اللہ زندگی صرف آخرت کی زندگی ہے۔ پس انصار اور مهاجرین کو بخشن دے۔

آپ یہ بھی پڑھتے تھے :

هذا أبْر رِبْنَا وَ أَطْهَرْ

هذا الحمال لاحمال خبیر

یہ خبر سے آنے والی سمجھور اور غله وغیرہ کا بوجہ نہیں بلکہ اینٹوں کا بوجہ ہے اور یہی خبر اور پاکیزگی

کا باعث ہے۔

صحابہ کرام بھی ایشیں ڈھونتے ہوئے رجز پڑھتے تھے۔ بعض لوگ یہ رجز پڑھ رہے تھے :  
لئن قعدنا و الرسول یعمل لذاک منا العمل المضلل  
اگر ہم بیٹھے رہیں اور رسول کام کریں تو یہ ہماری غلطی ہوگی۔

اس مسجد کا قبلہ بیت المقدس کی طرف کیا گیا اور تین دروازے بنائے گئے۔ ایک دروازہ چیچے، دوسرा جسے باب الرحمن کہتے ہیں اور تیسرا جس سے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم تشریف لاتے تھے۔ ستوں کھجور کے تین سے بنائے گئے اور چھت کھجور کے پتوں سے بنائی گئی۔ عرض کیا گیا آپ صلی اللہ علیہ وسلم اس کی چھت نہ ڈالیں گے۔ آپ نے فرمایا کہ نہیں، موسیٰ علیہ السلام کے چھپر کی طرح رہے گی۔ آپ نے مسجد سے متصل کچی ایشیوں سے ازواج مطررات کے لئے مجرے تعمیر کر دائے اور ان پر کھجور کے پتوں اور شاخوں کی چھت ڈالوائی۔ جب اس کام سے فارغ ہو گئے تو مسجد کے مشقی حصہ سے متصل حضرت عائشہ (رضی اللہ عنہا) کے لئے ایک جگہ اور حضرت سودہ (رضی اللہ عنہا) کے لئے دوسرا جگہ تعمیر کروایا گیا۔

پھر آپ نے مهاجرین و انصار کے مابین اخوت کا رشتہ قائم کر دیا۔ یہ کل نوے آدمی تھے۔ نصف مهاجرین میں سے اور نصف انصار سے۔ غزوہ بدرنک یہ آپس میں ایک دوسرے کے وارث ہوتے تھے۔ پھر جب یہ آئیت نازل ہوئی :

﴿وَأُولُو الْأَرْجَامِ بَعْضُهُمْ أَوْتَى بِعْضِهِ﴾ [الأنفال: ٧٥]

رشد داروں میں بعض بعض کے زیادہ مستحق ہیں۔

تو مرنے کے بعد توارث کا معاملہ صرف اقارب تک محدود ہو گیا۔ ایک قول یہ بھی ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے دوسری مرتبہ مهاجرین اور انصار کے درمیان مواہات قائم کی اور اس دوسری مرتبہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کو اپنا بھائی بنایا۔ لیکن پہلا قول زیادہ درست ہے۔ کیونکہ اگر ایسا ہوتا تو آپ کی اخوت کے زیادہ مستحق حضرت ابو بکر صدیق تھے جن کے بارے میں آپ نے فرمایا تھا کہ ”اگر زمین والوں میں سے کسی کو میں دوست بناتا تو حضرت ابو بکر کو بناتا لیکن وہ میرے بھائی اور ساختی ہیں۔“

یہ اخوت اگرچہ عام تھی جیسا کہ ایک حدیث میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ ”میں اپنے بھائیوں کو دیکھنے کا خواہ مند ہوں۔“ - صحابہ نے پوچھا کہ کیا ہم آپ کے بھائی نہیں۔ آپ نے فرمایا ”تم

میرے ساتھی ہو۔ میرے بھائی وہ ہیں جو میرے بعد آئیں گے اور مجھ پر بغیر دیکھے ایمان رکھیں گے۔“ لیکن اس عمومیت کے باوجود حضرت ابو بکر صدیق اس اعلیٰ مقام پر فائز تھے۔ اس طرح مصاہب کا بھی اعلیٰ مرتبہ آپ کو حاصل تھا۔

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے مدینہ کے یہود سے معاهدہ صلح کیا اور ایک عہد نامہ لکھ لیا گیا اور یہودیوں کے ایک بڑے عالم عبد اللہ بن سلام نے اسلام قبول کر لیا تھا لیکن عام یہودی کفر پر قائم تھے۔ قوم یہود کے تین قبیلے تھے۔ بنو تینقاع، بنو نصیر اور بنو قریظہ۔ یہوں نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے جنگ کی۔ آپ نے بنو تینقاع پر احسان فرمایا، بنو نصیر کو جلا و طن کرو دیا اور بنو قریظہ قتل کیے گئے اور ان کی اولاد کو غلام بنا لیا گیا۔ بنو نصیر کے متعلق سورہ حشر اور بنو قریظہ کے متعلق سورہ احزاب نازل ہوئی۔

مدینہ میں آپ بیت المقدس کی طرف رخ کر کے نماز پڑھتے تھے اور حضرت جبریل سے یہ فرمایا تھا کہ میری تمنا ہے کہ اللہ تعالیٰ میرے رخ کو یہود کے قبلہ سے پھیر دے۔ انہوں نے کہا کہ میں تو بندہ ہوں۔ آپ اپنے رب سے دعا کیجئے اور اس کا سوال کیجئے۔ یہ سن کر آپ امید باندھے آسمان کی طرف دیکھتے رہتے۔ پھر یہ آیت نازل ہوئی :

﴿فَدَرَرَى تَقْلِبَ وَجْهَكَ فِي السَّمَاءِ﴾ [البقرة: ١٤٤]

ہم آپ کے آسمان کی طرف رخ کرنے کو دیکھ رہے ہیں۔

یہ واقعہ مدینہ تشریف آوری کے سولہ ماہ بعد غزوہ بدرا سے دو ماہ قبل پیش آیا۔ اس میں بڑی مکمل تینیں اور اصل میں یہ مسلمانوں، مشرکوں، یہودیوں اور مذاقنوں کا ایک امتحان تھا، مسلمانوں کے لئے تو یہ چیز مشکل نہ تھی۔ خدا کی ہدایت کی وجہ سے انہوں نے یہ کہا کہ ہم ایمان لے آئے، سب کچھ ہمارے رب ہی کی طرف سے ہے۔ مشرکین یہ کہنے لگے کہ جس طرح ہمارے قبلہ کی طرف لوٹے ہیں، اسی طرح جلد ہی ہمارے مذہب کو بھی اختیار کر لیں گے اور ہمارے قبلہ کی طرف واپس اس کے برقن ہونے کی دلیل ہے۔

یہودیوں نے یہ کہنا شروع کیا کہ انہوں نے سابقہ انبیاء کے قبلہ کی مخالفت کی۔ مذاقین کا یہ کہنا تھا کہ ہم نہیں جانتے کہ کہہ رخ کرتے ہیں۔ اگر پسلا حق تھا تو انہوں نے چھوڑ دیا اور اگر دوسری حق ہے تو اب تک یہ باطل پر تھے۔ اس طرح ان نادانوں کی طرف سے باتمی بنا کی گئیں، اللہ تعالیٰ نے خود فرمادیا تھا کہ :

﴿وَإِنْ كَانَتْ لَكِبِيرَةً إِلَّا عَلَى الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ﴾ [البقرة: ١٤٣]

بیشک یہ تبدیلی ہدایت یافتہ لوگوں کے علاوہ دوسروں کے حق میں یقیناً بڑی تھی۔ بلاشبہ اللہ تعالیٰ کی جانب سے اچھے بندوں کا یہ امتحان تھا مگر دیکھے کہ کون رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع کرتا ہے اور کون پھر جاتا ہے۔

چونکہ قبلہ کا معاملہ ایک عظیم واقعہ تھا اس لئے اللہ تعالیٰ نے بطور تہمید اس سے پہلے شخ کا ذکر کیا اور فرمایا کہ جب وہ کسی حکم کو ختم کرتا ہے تو اس جیسا یا اس سے اچھا دوسرا حکم لے آتا ہے۔ اس کے بعد ان لوگوں کی سرزنش کی جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ہٹ دھرمی کرتے ہیں اور آپ کے حکم کو تسلیم نہیں کرتے۔ پھر اللہ تعالیٰ نے یہود و نصاریٰ کے اختلاف کا ذکر کر کے بتایا کہ یہ آپس میں کہا کرتے ہیں کہ تم کسی طریقے پر نہیں ہو اور بندوں کو ان کی موافقت کرنے اور خواہشات کی اتباع سے منع فرمایا۔ اس کے بعد ان کے کفر و شرک کو بیان کیا کہ وہ یہ کہتے ہیں کہ خدا کا یہاں ہے۔

پھر اللہ تعالیٰ نے بتایا کہ مشرق و مغرب اسی کا ہے اور بندے جدھر پناہ رکھ کرتے ہیں وہ اس طرف موجود ہوتا ہے۔ وہ وسعت اور علم والا ہے۔ اس کی عظمت و وسعت اور احاطہ کا تقاضا ہے کہ بندہ جدھر رخ کرے اور اس کی ذات ہو۔ پھر بتایا کہ رسول سے ان دو زیبیوں کے بارے میں نہیں پوچھا جائے گا جنہوں نے ان کی پیروی نہیں کی۔

پھر بتایا کہ اہل کتاب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے تب تک راضی نہ ہوں گے جب تک کہ وہ ان کی اطاعت نہ کریں اور انہوں نے ایسا کیا تو اللہ کے مقابلے میں ان کا کوئی کار ساز نہ ہو گا اور نہ مددگار، اس کے بعد اہل کتاب پر کئے گئے انعامات کو یاد دلایا اور اپنے عذاب سے ڈرایا پھر بیت اللہ کے معمار حضرت ابراہیم خلیل اللہ کا تذکرہ اور ان کی مدح و تعریف فرمائی اور بتایا کہ ہم نے انہیں تمام لوگوں کا امام بنایا۔ اس کے بعد اپنے گھر بیت الحرام کا اور حضرت ابراہیم کی تعمیر کا تذکرہ کیا اور انہیں دنیا کا "امام" بنایا ہے اور بیت اللہ کو بھی ان سب کا قبلہ و مرکز قرار دیا ہے۔

اس کے بعد بتایا کہ جو اس امام سے سرکشی کرے گا، وہ ناداں اور یہ تو ف ہو گا اور لوگوں کو حکم دیا کہ وہ ان کی اقتداء کریں اور جو کچھ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم، حضرت ابراہیم علیہ السلام اور تمام انبیاء کرام علیہم السلام کی طرف نازل کیا گیا، اس پر ایمان لا کیں۔ پھر جن لوگوں نے حضرت ابراہیم اور ان کے اہل بیت کو یہودی یا نصاریٰ کہا، ان کے قول کو رد کیا۔

ان تمام مذکورہ مباحث کو تحریل قبلہ کے لئے تہمید اور مقدمہ بنانے کا ذکر کیا، اس معاملہ کو اللہ نے بار بار

تائید سے بیان فرمایا اور رسول کو یہ حکم دیا کہ جہاں ہوں اور جہاں سے نکلیں، اس کی پیروی کریں۔

اللہ تعالیٰ نے یہ بھی بتایا کہ جو ذات صراط مستقیمٰ نے جانب رہنمائی کرتی ہے، اسی نے اس قبلہ کی طرف رہنمائی کی ہے۔ یہ قبلہ مسلمانوں ہی کا ہے۔ وہی اس کے اہل ہیں۔ کیوں کہ یہ سب سے افضل قبلہ اور مسلمان سب سے افضل امت ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے ان کے لئے سب سے افضل رسول اور سب سے افضل کتاب کو پسند کیا ہے۔ انہیں بہترین زمانہ میں پیدا کیا اور بہترین شریعت سے نوازا۔ بہترین اخلاق سے متصف کیا، بہترین زمین میں آباد کیا، جنت میں بہترین جگہ مقرر کی، قیامت کے دن سب سے اچھی قیام گاہ منصیب کی جو ایک بلند شیلہ پر ہوگی۔ پس پاک ہے وہ ذات جو جسے چاہتی ہے، اپنی رحمت سے مخفی فرماتی ہے اور یہ اللہ کا فضل ہے جسے چاہتا ہے، عطا فرماتا ہے اور اللہ بڑا ہی فضل والا ہے۔

اللہ تعالیٰ نے یہ بھی بتایا کہ ایسا اس لئے کیا گیا کہ لوگوں کو مسلمانوں پر کسی جنت کا موقع نہ مل سکے مگر ظالم اور ملحد لوگ مختلف بے بنیاد جھیل پیش کرتے ہیں۔ جو لوگ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اقوال پر دوسری چیزوں کو مقدم کرتے ہیں، ان کی جھیل بھی اسی طرح کی ہوتی ہیں۔

پھر بتایا کہ اس نے ایسا اپنی نعمت کو تمام کرنے اور لوگوں کو ہدایت دینے کے لئے کیا ہے اور اس کی نعمتوں میں سے رسول بھیجنے کتاب نازل کرنا اکہ لوگوں کو پاک اور صاف کرے اور انہیں کتاب و حکمت کی تعلیم دیتا اور ایسی باتیں بتانا جنہیں وہ جانتے نہیں ہیں۔

آگے ذکر و شکر کا حکم دیا جس سے نعمت کی تکمیل اور محبت کا حصول ہوتا ہے اور یہ بھی فرمایا کہ صبر اور نماز سے مدد حاصل کریں۔ اللہ تعالیٰ صبر کرنے والوں کے ساتھ ہے۔ اللہ تعالیٰ نے پانچ وقت کی اذان بھی قبلہ کے ساتھ مشروع فرمائی اور ظہر، عصر، عشاء میں دو دو رکعت کا اضافہ فرمایا۔ یہ نمازوں پر لے دو رکعت تھیں، یہ تمام چیزوں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی مدینہ تشریف آوری کے بعد ہوئیں۔

## فصل (۴۰)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا مدینہ میں قیام اور جمادی مشروعیت

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جب مدینہ میں قیام پذیر ہو گئے اور اللہ تعالیٰ نے اپنی نصرت اور مومنوں کی ایک جماعت سے آپ کی مدد فرمائی اور عدالت کے بعد ان کے دلوں میں الفت پیدا کر دی۔ اللہ کے مددگاروں اور اسلام کے سپاہیوں نے آپ کی حفاظت کی، آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے اپنی جانوں کو قربان کر دیا۔ ماں باپ اور آل اولاد کی محبت پر آپ کی محبت کو مقدم رکھا اور آپ کو خود اپنی ذات سے بھی زیادہ قریب تصور کرنے لگے تو ان حالات میں عرب اور یہودیوں نے متحده طور پر مسلمانوں کو نشانہ بنایا اور ان کے ساتھ دشمنی پر کرپڑتے ہو گئے۔ ہر طرف سے ان کے خلاف اعلان جنگ کر دیا۔ اللہ تعالیٰ نے اب تک مسلمانوں کو صبر و عفو اور درگذر کا حکم دیا تھا لیکن ان کی شیشیت بھی مضبوط ہو گئی اور دشمنوں سے مقابلہ کی قوت پیدا ہوئی تو پھر لڑائی کی اجازت ملی لیکن لڑائی کو پھر بھی فرض نہیں قرار دیا گیا بلکہ ارشاد ہوا کہ :

﴿أُذْنَ لِلَّذِينَ يَقْتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظَلَمُوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرِهِ مِنْ لَقَدِيرٍ﴾ [الحج: ۳۹]

مظلومیت کے سبب مسلمانوں کو جنگ کی اجازت دی گئی ہے اور اللہ ان کی مدد پر قادر ہے۔

بعض لوگوں کا قول ہے کہ یہ مکہ کا ذکر ہے کیوں کہ سورہ مکہ ہے لیکن یہ قول کئی وجہ سے غلط ہے۔

پہلی وجہ یہ کہ اللہ تعالیٰ نے مکہ میں جمادی کی اجازت نہیں دی تھی۔

دوسری وجہ یہ کہ آیت کے سیاق و سبق سے یہ پتہ چلتا ہے کہ یہ آیت مکہ سے نکلنے کے بعد نازل ہوئی۔

تیسرا وجہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے قول ﴿هَذَانِ حَصَمَانِ﴾ کا نزول ان لوگوں کے بارے میں ہوا ہے جو بدر کی لڑائی میں مقابلہ کے لئے نکلے تھے۔

چوتھی وجہ یہ ہے کہ اس سورہ میں ﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ ءامَشُوا﴾ سے خطاب کیا گیا ہے اور اس

طرح کا خطاب مدنی آئیوں میں ہوتا تھا۔

پانچویں وجہ یہ کہ اس میں ایسے جماد کا حکم ہے جو ہاتھ کے ساتھ مخصوص نہیں اور اس میں کوئی شک نہیں کہ مطلق جماد کا حکم بھرت کے بعد ہی ہوا۔

چھٹی وجہ یہ ہے کہ امام حاکم نے متصدیک میں روایت کیا ہے کہ حضرت ابن عباس فرماتے ہیں کہ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مکہ سے نکلے تو حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے کہا کہ ان لوگوں نے اپنے نبی کو نکال دیا ہے۔ «انا لله وانا اليه راجعون» یہ ضرور تباہ و بیباد ہو جائیں گے۔ اس وقت اللہ تعالیٰ نے ﴿أَذْنَ اللَّذِينَ يُفْتَنُونَ﴾ والی آیت نازل فرمائی اور یہ قوال کی پہلی آیت ہے۔ سورہ کاسیاں یہ بھی بتاتا ہے کہ اس میں کمی و مدنی دونوں آیتیں ہیں کیونکہ القاء شیطان کا قصہ کمی ہے، واللہ اعلم! پھر مسلمانوں پر ان لوگوں سے لڑنا فرض قرار دیا گیا جو ان سے قوال پر آمادہ ہو جائیں، چنانچہ ارشادربانی ہے :

﴿وَقَاتَلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُفْتَنُونَ﴾ [البقرة: ۱۹۰]

اللہ کی راہ میں ان لوگوں سے قوال کرو جو تم سے قوال کرتے ہیں۔

پھر اللہ تعالیٰ نے تمام مشرکوں سے قوال فرض قرار دے دیا جو پہلے حرام تھا پھر اجازت ملی، پھر قوال کرنے والوں کے ساتھ قوال کرنے کا حکم ہوا، پھر تمام مشرکین کے ساتھ قوال کرنے کا حکم ہو گیا اور اس حکم کو بعض لوگوں نے فرض عین کیا اور بعض نے فرض کفایہ۔

لیکن تحقیقی بات یہ ہے کہ جنس جماد فرض عین ہے، خواہ دل سے ہو یا زبان سے ہاتھ سے ہو یا مال سے۔ اس لئے تمام مسلمانوں کے لئے ضروری ہے کہ ان میں سے کسی بھی قسم کا جماد کریں لیکن جماد بالنفس فرض کفایہ ہے اور جماد بالمال کے بارے میں دو قول ہیں جن میں صحیح و حوب والا قول ہے، کیوں کہ قرآن میں جماد بالمال اور جماد بالنفس کا حکم یکساں طور پر دیا گیا ہے۔ جنم سے نجات و مغفرت اور جنت میں داخلہ کو اس پر موقوف قرار دیا گیا ہے۔ چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے :

﴿يَتَأْبِيَهَا الَّذِينَ أَمْنَوْا هَلْ أَذْلَكُهُ عَلَى تَحْزُقٍ ثُجِيْكُمْ مِنْ عَذَابِ أَلِيمٍ﴾ [الصف: ۱۰]

اے ایمان والوگیا میں تمیں ایسی تجارت نہ بتا دوں جو دردناک عذاب سے تم کو نجات دے۔

اللہ تعالیٰ نے یہ بتایا کہ اس نے مسلمانوں کی جان و مال کو خرید لیا ہے اور اس کے بدله انہیں جنت دے دی ہے۔ اس معاملہ اور وعدہ کا ذکر افضل ترین کتاب میں وارد ہے پھر اللہ تعالیٰ نے اس میں یہ بتا کر مزید تاکید پیدا کی ہے کہ اس سے زیادہ وعدہ پورا کرنے والا کوئی نہیں۔ پھر یہ فرمایا کہ مسلمانوں کو

اس سے بشارت حاصل کرنی چاہیے پھر یہ بتایا کہ یہی بڑی کامیابی ہے۔ اب عقیندوں کو غور کرنا چاہیے کہ یہ معاملہ کس قدر برتر ہے۔ اس میں اللہ تعالیٰ خریدار ہے۔ قیمت جنت ہے۔ جس کے ہاتھ پر معاملہ ملے پیا، وہ سب سے اشرف رسول ہے اور ظاہر ہے کہ جس سامان کی یہ شان ہو، اس کو کسی عظیم کام ہی کے لئے تیار کیا جائے گا۔

قد ہیاؤک لأمرِ لو فطنت له فارباً بنفسك ان ترعى مع الهمل  
تمہیں بت بڑے کام کے لئے تیار کیا گیا ہے لہذا اپنے نفس کو جانوروں کے ساتھ رہنے سے بچاؤ۔

جنت و محبت کا مہر مالک کی راہ میں جان و مال کی قربانی ہے۔ اس لئے بزدل اور مفلس اس کا بھاؤ تاؤ کریں اور نہ ہنگست اسے ادھار بخیج دیں۔ اسے چاہنے والوں کے بازار میں پیش کیا گیا ہے اور مالک کی نظر میں جان کے علاوہ اس کی کوئی قیمت نہیں۔ یہ دیکھ کر بیکار لوگ پیچھے ہٹ گئے اور محبت خنثی کھڑی رہی کہ دیکھیں کس کی جان قیمت بننے کے اہل ہوتی ہے پھر سامان ان کے درمیان گھوم کرایے ہاتھوں میں پڑ گیا جو مومنوں کے حق میں نرم اور کافروں کے حق میں سخت تھے۔

جب محبت کے دعویدار زیادہ ہو گئے تو ان سے اس پر دلیل کا مطالبہ کیا گیا کیونکہ اگر صرف دعوے کی نبیاد پر عطیات سے نوازا جائے تو غم و حم سے محروم شخص غم کی سوزش کا دعویٰ کرے گا۔ جب شود کے مدعا مختلف لوگ ہو جائیں تو ان سے کہا جائے گا کہ اپنے اس دعویٰ پر دلیل پیش کرو ورنہ یہ دعویٰ ثابت نہیں ہو گا :

﴿ قُلْ إِنَّ كُنْتُمْ تُجْبَوْنَ اللَّهَ فَإِنَّ عَوْنَى يُعِيشُ كُمْ اللَّهُ ﴾ [آل عمران: ۳۱]

آپ کہہ دیجئے کہ اگر اللہ سے محبت کرتے ہو تو میری اتباع کرو۔ اللہ تمہیں دوست رکھے گا۔ چنانچہ لوگ یہ سن کر پیچھے ہٹ گئے اور وہی لوگ ثابت قدم رہے جو صحیح معنوں میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع آپ اقوال و افعال و اخلاق و عادات میں کرتے رہے تھے۔ پھر ان سے دلیل کی عدالت کا مطالبہ کرتے ہوئے کہا گیا کہ یہ عدالت بغیر تزکیہ کے ناقابل قبول ہے :

﴿ يُجَهَّدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَا يَحَافُونَ لَوْمَةَ لَا يَبْغِي ﴾ [المائدۃ: ۵۴]

وہ اللہ کے راستے میں جماد کرتے ہیں اور کسی ملامت گر کی ملامت کی پرواہ نہیں کرتے۔ یہ سن کر محبت کے بھی اکثر دعویدار پیچھے ہٹ گئے اور اس وقت مجاہدین کھڑے ہوئے۔ چنانچہ ان

سے کہا گیا کہ محبت کرنے والوں کی جان و مال ان کی نہیں ہوتی۔ اس لئے جس چیز پر معاملہ طے ہوا، اسے حوالہ کر دیکھوں کہ بیع و شراء میں جانبین سے ادا یا گئی اور پرداگی ہوتی ہے۔

جب تاجریوں کو خریدار کی عظمت، اس کی قدر و قیمت اور معاملہ کرنے والے کی جلالت شان کا اندازہ اور اس وحیقت کی اہمیت کا علم ہوا جس میں یہ باقی درج کی گئیں تو انہیں اس معاملے اور سودے کے عظیم الشان ہونے کا اندازہ ہوا۔ اسے مددوںے چند درہمیوں کے عوض بیع و شراء سراسر گھانا سمجھا۔ اس طرح اس کی لذت تو ختم ہو جائے گی لیکن تاؤ ان باقی رہے گا۔ اب انہوں نے خریدار کے ساتھ برضاؤ رغبت بیعت رضوان طے کی جس میں فتح کا اختیار نہیں۔ جب معاملہ طے ہو گیا اور چیز حوالہ کر دی گئی تو اس سے کہا گیا کہ تمہاری جان اور تمہارا مال ہمارا ہو گیا۔ اب ہم نے اسے پہلے سے بھی زیادہ مکمل حالت اور کثیر تعداد میں تمہیں لوٹا دیا ہے۔

ارشاد باری تعالیٰ ہے :

﴿ وَلَا تَنْخَسِبَنَّ الَّذِينَ قُلْنَوْا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَالَهُ ﴾ [آل عمران: ۱۶۹]

آپ ہرگز اللہ کی راہ میں شہید ہونے والوں کو مردہ نہ سمجھیں۔

ہم نے تمہاری جان اور تمہارے مال کو کسی منفعت کے لئے نہیں خریدا ہے بلکہ مقصد یہ ہے کہ بیع کو قبول کرنے اور اچھی قیمت دینے میں جود و کرم اثر انداز ہو۔ پھر ہم نے قیمت اور سامان دونوں تمہارے لئے اکٹھا کر دیا۔

نیز حضرت جابر رضی اللہ عنہ کے واقعہ پر غور کریں جنہیں نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے پوری قیمت دے کر پھر اس پر اضافہ کیا اور ان کا اونٹ بھی اپس کر دیا پھر ان سے فرمایا کہ کیا تمہیں نہ بتاؤں کہ اللہ تعالیٰ نے تمہارے والد سے کیا فرمایا۔ انہوں نے عرض کیا، ارشاد ہو۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، اللہ تعالیٰ نے تمہارے والد سے کھلم کھلا گنگو کی، فرمایا کہ اے میرے بندے میرے حضور سب تمہائیں کر، میں اسے پورا کروں گا۔ انہوں نے عرض کیا، اے اللہ مجھے دوبارہ زندہ کر دے تاکہ میں تیری راہ میں پھر سے لذت تلقی حاصل کروں۔

پاک ہے وہ ذات جس کا جود و کرم مخلوقات کے دائے علم سے باہر ہے۔ وہ سامان اور قیمت دونوں حوالہ کر دیتا ہے پھر معاملہ کو مکمل کرنے کی توفیق دیتا ہے۔ سامان کو عیب کے باوجود قبول کر لیتا ہے۔ اعلیٰ تین قیمت ادا کرتا ہے۔ بندہ کو اپنے مال سے خریدتا ہے پھر قیمت و سامان دونوں دے کر بندہ کی تعریف کرتا ہے

اور اس معاملہ پر اس کی تعریف کرتا ہے حالانکہ اس کی توفیق و مشیت سے یہ معاملہ تمام ہوتا ہے۔

اللہ تعالیٰ اور جنت کی طرف بلانے والوں نے خود دار نفوس اور بلند ہمتوں کو محترک کر دیا۔ ایمان کے منادی نے گوش ہوش رہنے والوں کو اور خدا نے تمام زندہ لوگوں کو ساندیا اور اس سماں سے منازل ایسا رکھ دیے جس کی طرف حرکت ہوئی اور سفر کا سلسلہ اس وقت ختم ہوا جب دار القرار کی منزل آئی۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اللہ تبارک و تعالیٰ سے روایت کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ میرے بندوں میں سے جو بندہ بھی میرے راستے میں میری رضا کی خاطر نکلے گا، میں اسے ہمانت دوں گا کہ اسے جو اجر یا نعمت ملے گا، اس کے ساتھ واپس کروں گا اور اگر میں نے اس کو لے لیا تو اسے بخش دوں گا۔ اس پر رحم کروں گا اور اسے جنت میں داخل کروں گا، اور فرمایا اگر مشقت کا اندر یہ نہ ہوتا تو میں کسی غرزوہ سے غیر حاضر نہ ہوتا۔ میری خواہش ہے کہ اللہ تعالیٰ کی راہ میں قتل کیا جاؤں، پھر زندہ کیا جاؤں، پھر قتل کیا جاؤں۔

اور فرمایا کہ میں اس شخص کا ذمہ دار ہوں جو محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) پر ایمان لایا اور فرمانبرداری کی اور اللہ کی راہ میں جماد کیا۔ جنت میں وہ جہاں چاہے گا رہے گا۔ جو ایسا کرے گا، اس سے کوئی خیر فوت نہیں ہو گا اور نہ کسی شر کا ڈر رہے گا خواہ وہ جہاں چاہے مرے۔

اور فرمایا جو مسلمان اللہ کی راہ میں اونٹی وہ بنے بھر بھی جنگ کرے گا، اس کے لئے جنت واجب ہو جائے گی۔ مزید فرمایا، اللہ کی راہ میں جماد کرنے والے کی مثال اس شخص جیسی ہے جو روزہ رکھے، قیام کرے، تلاوت کرے اور اس میں کسی طرح سستی نہ کرے یہاں تک کہ وہ جماد سے لوٹ آئے۔

اور فرمایا : راہ خدا میں صبح و شام کو چلنا دنیا و مافینہ سے بہتر ہے اور اللہ کی راہ میں جماد جنت کا ایک دروازہ ہے۔ اس کے ذریعہ اللہ تعالیٰ رنج و غم سے نجات دیتا ہے۔

نیز فرمایا کہ : جنت میں سو درجات ہیں، جنہیں اللہ تعالیٰ نے جماد کرنے والوں کے لئے تیار کر رکھا ہے۔ ہر دو درجوں کے درمیان آسمان و زمیان کے برابر فاصلہ ہے۔ اس لئے جب اللہ سے درخواست کرو تو جنت فردوس کی درخواست کرو کیونکہ یہ اوسط اور اعلیٰ جنت ہے اور اس کے اوپر رحمن کا عرش بریں ہے اور یہیں سے جنت کی نہر شروع ہوتی ہیں۔

نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ : جو اللہ کی راہ میں مجاہد اور مقروض کی ادائیگی قرض اور غلام کی آزادی میں مدد کرے، اللہ تعالیٰ اسے اپنے عرش کے سایہ میں جگہ دے گا۔ جس دن اس کے

علاوہ کوئی سایہ نہ ہو گا۔

اور فرمایا کہ جس کے قدم اللہ کی راہ میں غبار آلوہ ہوئے، اللہ تعالیٰ انہیں آگ پر حرام کر دتا ہے اور فرمایا بجل اور ایمان ایک آدمی کے قلب میں جمع نہیں ہو سکتے۔ اللہ کی راہ کا غبار اور جہنم کا دھوکا ایک بندے کے چہرے پر اکٹھے نہیں ہو سکتے۔

فرمایا کہ ایک رات اور دن کے لئے گھوڑے کا باندھنا ممینہ بھر کے روزے اور قیام سے بہتر ہے۔ اگر ایسی حالت میں بندے کی موت ہو جائے گی تو اسے برایراس عمل کا ثواب اور رزق ملتا رہے گا اور وہ فتنے سے مامون ہو جائے گا۔ ایک آدمی نے شروع رات سے صبح تک گھوڑے پر سوار ہو کر مسلمانوں کی حفاظت کی، اور نماز اور ضرورتوں کے سوا کسی اور کام کے لئے نہیں اڑا، اس کے حق میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : کہ جنت اس پر واجب ہو گئی، اب اگر کچھ اور نہ کرے تو کوئی حرج نہیں۔

ابوداؤد نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے نقل کیا ہے کہ جو جہاد نہ کرے، کسی غازی کا سامان نہ تیار کرے یا اس کے بال بچوں کی خبر گیری نہ کرے تو اللہ تعالیٰ اسے قیامت سے پہلے کسی مصیبت میں بھلاکر دے گا۔

حضرت ابو ایوب انصاری نے خود کو بہلاکت میں ڈالنے کی تفسیر "ترک جماد" سے کی ہے۔ آپ سے یہ بھی ثابت ہے کہ جہنم کی آگ ریا کار عالم ریا کار خرچ کرنے والے اور ریا کار مقتول فی الجہاد سے بھر کائی جائے گی۔

فصل (۶۱)

## آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا جہاد میں اسوہ حسنہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم دن کے ابتدائی حصہ میں جہاد اور سفر میں نکلنے کو مستحب سمجھتے تھے۔ اگر ابتدائی حصہ میں لڑائی کی نوبت نہ آتی تو پھر زوال شمس کے بعد لڑائی شروع کرتے۔ جب ہوا میں چلنے لگتیں اور نصرت خداوندی کا نزول ہوتا۔ صحابہ کرام سے فرار نہ ہونے کی بیعت لیا کرتے۔ بسا اوقات آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے موت پر بھی بیعت لی ہے اور فتح سے قبل بھرت پر بیعت لی ہے۔ اللہ کی توحید اور اس کے رسول کی اطاعت پر بیعت لی ہے۔ فقراء صحابہ سے اس بات پر بیعت لی ہے کہ وہ کسی سے کچھ نہ مانگیں گے۔ اس کے بعد حال یہ تھا کہ کسی کے ہاتھ سے کوڑا اگر جاتا تو وہ اسے اٹھانے کے لئے خود اترتا لیکن کسی سے اٹھانے کے لئے نہ کہتا۔ نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم جہاد اور اس کی حکمت عملی تیار کرنے کے لئے صحابہ کرام سے مشورہ کیا کرتے تھے اور دوران سفر پرچھے رہنے والے کنور کو ساتھ ملا کر چلتے تھے۔ اور چل نہ سکنے والے کو ساتھ سوار کر لیتے اور چلنے میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم تمام لوگوں سے زیادہ نرم روی سے کام لیتے۔

جب آپ کسی غزوہ کا راہہ فرماتے تو جنگی چال سے کام لیتے اور فرماتے تھے۔ ”لڑائی فرات کا نام ہے۔“ نیز آپ جاؤ سوں کو بھی بھیجا کرتے تھے دشمن کی خبریں لا کیں اور ان کی نقل و حرکت سے مطلع کریں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم مقدمتہ الجیش روانہ فرماتے اور مخالفوں کو متعین فرماتے۔ جب دشمن کا سامنا ہو جاتا تو کھڑے ہو کر دعا فرماتے اور اللہ تعالیٰ کی مدد و نصرت طلب فرماتے اور آپ اور صحابہ کرام ایسے نازک موقعوں پر کثرت سے اللہ کا ذکر کرتے اور اپنی آواز نرم رکھتے۔

میدان جنگ میں آپ لٹکر کی صفت آرائی فرماتے اور ہر جانب خیال رکھتے ہوئے صفين مرتب فرماتے تھے اور آپ کے سامنے لوگ میدان کی طرف نکلتے اور آپ جنگ کے لئے مخصوص لباس زیب تن فرماتے تھے۔ بسا اوقات آپ نے دو زرہیں زیب تن کیں، نیز آپ کے پرچم اور جھنڈے بھی ہوتے۔

جب آپ کسی قوم سے مقابلہ کرتے تو قیمۃ کے بعد تین دن تک وہاں ٹھہرتے، پھر واپس آتے تھے۔

جب حملہ کرنے کا ارادہ فرماتے تو انتظار فرماتے۔ اگر وہاں اذان کی آواز سننے تو حملہ نہ کرتے ورنہ حملہ کر دیتے تھے۔ کبھی آپ دشمن پر رات کو حملہ کرتے اور کبھی دن کو اچانک حملہ کر دیتے۔ جمعرات کو صبح سوریے لکھنا پسند کرتے اور جب لفکر کسی جگہ اترتا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم ایک دوسرے کو اس طرح ترتیب دیتے کہ اگر ان پر چادر ڈال دی جاتی تو سب کو کافی ہو جاتی۔

نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم صافیں مرتب کرتے اور جنگ کے وقت اپنے ہاتھ سے انہیں درست فرماتے اور کہتے اے فلاں آگے بڑھو، اے فلاں پیچھے ہٹ جاؤ۔ آپ اس آدمی کو پسند فرماتے جو اپنی قوم کے جھنڈے تلے جنگ کرے اور جب دشمن کے سامنے ہوتے تو یہ دعا پڑھتے تھے :

«اللَّهُمَّ مِنْزُلُ الْكِتَابِ وَمَجْرِيُ السَّحَابِ وَهَازِمُ الْأَحْزَابِ أَهْزَمْهُمْ وَانْصَرْنَا عَلَيْهِمْ»  
«اَللَّهُمَّ كِتَابَ نَازَلَ كَرَنَّ وَالَّلَّهُمَّ بَلِ اللَّيْلَةِ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَذْهَنَّ وَأَمْرُّ» [القمر: ٤٦-٤٥]

جماعت کو فکست ہو گی اور وہ پیغہ پھیر لیں گے بلکہ ان کا وعدہ قیامت ہے اور قیامت زیادہ سخت اور تنگ ہے۔

اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم یہ دعا بھی پڑھتے تھے :

«اللَّهُمَّ انْزَلْ نَصْرَكَ اللَّهُمَّ انْتَ عَصْدِيْ وَانْتَ نَصِيرِي بِكَ أَقْاتِلُ»  
«اَللَّهُمَّ اَنْتَ مَدْنَازِلُ فَرْمَاءِ اللَّهِ تَوْمِيرَا بَازُوْبِهِ، تَوْمِيرَا مَدْگَارُبِهِ، تَيْرَبِهِ هَنِ سَارَبِهِ مَیْ جَنَگَ کَرْتَاهُوْلِ»

جب جنگ خوب تیز ہو جاتی اور لڑائی شدت اختیار کر جاتی اور دشمن آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف بڑھنے کا ارادہ کرتا تو فرمایا کرتے :

«أَنَا الْبَيْنُ لَا كَذِبَ أَنَا أَبْنُ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ»  
میں سچانی ہوں اور عبد الملک کی اولاد میں سے ہوں۔

اور جب لڑائی گھسان کی ہو جاتی تو صحابہ کرام آپ کے پاس آ کر بچاؤ حاصل کرتے تھے۔ میدان

جنگ میں آپ دشمن کے سب سے زیادہ قریب ہوتے تھے۔

نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم لڑائی کے دوران صحابہ کا ایک نشان مقرر فرمادیتے جو کہ ایک طرح کا شاختی شعار ہوتا تھا۔ جب وہ آپس میں بولیں تو پچان لئے جائیں۔ ایک بار ان کا شعار یہ تھا امّة امّة اور ایک بار ہم لا ینصرُون شعار تھا اور ایک وفعیاً منصور شعار مقرر کیا گیا تھا۔

اور جنگ کے موقع پر آپ صلی اللہ علیہ وسلم زرہ اور خود پہن لیتے اور تکوار لٹکاتے۔ نیزہ اور عین مکان اٹھاتے اور ڈھال لیتے تھے اور لڑائی میں آپ اکڑ کو چلنے کو پسند کرتے تھے اور فرماتے تھے۔ بعض اکڑ اللہ کو محبوب ہے اور بعض ناپسند۔ لڑائی اور صدقہ کے موقع کی اکڑ کو اللہ تعالیٰ پسند کرتا ہے اور فرقہ و فجور کی اکڑ اسے ناپسند ہے۔

جنگ میں ایک دفعہ اہل طائف کے خلاف آپ نے مجھیق کا بھی استعمال کیا۔ آپ بچوں اور عورتوں کو قتل کرنے سے منع فرماتے تھے۔ لڑائی کے دوران میں آپ جسے بالغ سمجھتے، اسے قتل کرتے اور جو بالغ نہ ہوتا، اسے قتل کرنے سے گریز کرتے تھے۔ جب کوئی لشکر سمجھتے تو اسے اللہ سے ڈرنے کی وصیت کرتے اور فرماتے :

«سِيرُوا بِسْمِ اللَّهِ وَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ، قاتلُوا مِنْ كَفَرَ بِاللَّهِ ، وَ لَا تَمثُلُوا وَ لَا

تَغدرُوا وَ لَا تَغْلُبُوا وَ لَا تُقْتَلُوا وَ لِيداً»

اللہ کے نام سے اللہ کی راہ میں جاؤ، کافروں سے جنگ کرو، مثله نہ کرو (یعنی حلیہ نہ بگاڑو)

بد عمدی نہ کرو، زیادتی نہ کرو اور بچوں کو قتل نہ کرو۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم قرآن لے کر دشمن کی سرزی میں میں جانے سے منع کرتے تھے اور آپ لشکر کے امیر کو حکم دیتے کہ دشمن سے جنگ کرنے سے قبل اسے دعوت دی جائے یا اسلام اور بھرت قبول کر لے یا بھرت کے بغیر محض اسلام قبول کر لے لیکن اس صورت میں وہ مسلمانوں کی طرح غنیمت کا احتدار نہ ہوگا، اور یا پھر جزیہ ادا کرے۔ اگر یہ شرائط قبول ہوں تو ٹھیک ورنہ اللہ سے مدد و نصرت کی امید کرتے ہوئے ان سے جماد کرو۔

اور جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم دشمن پر فتحیاب ہوتے تو منادی کرنے کا حکم فرماتے اور تمام غنائم جمع کی جاتیں اور چیزیں ہوئی چیزیں مالکوں کو دی جاتیں۔ پھر مال غنیمت میں سے پانچواں حصہ (خمس) نکلتے اور باقی فوج پر تقسیم فرمادیتے۔ سوار کو تین حصے مرحمت فرماتے۔ ایک حصہ آدمی کا اور دو حصے

گھوڑے کے اور پیدل کو ایک حصہ عطا فرماتے۔ پہلے اسلامی مصالح میں خرچ فرماتے، جہاں مناسب خیال کرتے۔ اسی طرح کچھ حصہ ان افراد کو عطا فرماتے جن کا کوئی حصہ مقرر نہیں ہے جیسے عورتیں، بچے اور غلام اس طرح سے آپ سے مال غنیمت کا تقسیم کرنا صحیح طور پر ثابت ہے۔

مال غنیمت سے آپ بتقاداری مصلحت بعض لوگوں کو مزید دیتے تھے۔ بعض غزوات میں سلمہ بن اکوع کو آپ نے سوار اور پیدل دونوں کے حصے دیے تھے۔ یعنی کل پانچ حصے انہیں ملے کیوں کہ ان کی کارگزاری عظیم تھی۔ زائد حصہ کے علاوہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کمزور و مضبوط سب کو برادریتے تھے۔ جب دشمن کے علاقے پر آپ چڑھائی کرتے اور وہاں پہلے کوئی لشکر بھیجتے تو اس کے ذریعہ حاصل ہونے والی غنیمت کا پانچواں حصہ نکال کر قیمت مال کا چوتھا حصہ اس لشکر کو دے دیتے۔ پھر باقی مال کو اس لشکر اور بقیہ تمام مجاہدوں کے مابین تقسیم فرمادیتے اور جب لشکر بلوٹ آتا تو غنیمت حاصل کرنے والی نویں کو تیسرا حصہ دیتے اور اس کے باوجود زائد حصہ کو تاپسند کرتے اور فرماتے، مسلمانوں میں قوی ضعیف کو یہ حصہ لوٹا دے۔

مال غنیمت میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا بھی حصہ ہوتا تھا، اسے صفائی کرتے تھے۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ حضرت صفیہ رضی اللہ عنہا صافی میں سے تھیں۔ آپ کی ذوقفارانام کی تکوar بھی صافی میں سے تھی۔ (ابوداؤر) مسلمانوں کی مصلحت کے پیش نظر جو غزوہ سے غالب ہوتا تو اس کا بھی آپ حصہ مقرر فرماتے جیسے آپ نے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کا غزوہ بدر میں حصہ مقرر کیا۔ جب وہ غزوہ بدر میں آپ کی صاحبزادی کی تیارداری کے باعث حاضر نہ ہو سکے۔ آپ نے فرمایا : عثمان اللہ اور اس کے رسول کے کام میں ہیں، چنانچہ ان کا حصہ نکالا گیا۔

نیز صحابہ کرام رضی اللہ عنہم جنگ کے موقع پر خرید و فروخت کرتے تھے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم انہیں دیکھتے اور منع نہ فرماتے۔ صحابہ کرام غزوات میں دو طرح سے خدمات مستعار لیتے تھے۔ ایک یہ کہ آدمی جہاد کے لئے جائے اور اثنائے سفر میں خدمت کے لئے آدمی نوکر رکھ لے۔ دوسرے یہ کہ جو جہاد میں نکلا اس میں سے کسی کو اجرت پر متعین کر لے، اسے جاصل کہا کرتے تھے۔ اس کے متعلق نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے ”غازی کے لئے اس کا اپنا اجر ہے اور جاصل کے لئے اس کی اجرت اور غازی کے حصہ میں بھی برابر کا شریک ہو گا۔“

مال غنیمت میں دو طرح شرکت کیا کرتے تھے۔ ایک شرکت بدینی، دوسرے یہ کہ ایک آدمی اپنا

اونٹ یا گھوڑا دوسرے کو اس شرط پر دتا تھا کہ اپنے پر سوار ہو کر جہاد کرے اور جو مال غنیمت ملے اس کا نصف اسے ادا کرے۔ کبھی کبھی ایسا بھی ہوا کہ ایک تیر کے دو حصے کے گئے، چنانچہ ایک کو تیر مل گیا اور دوسرے کو اس کا پھل اور پر ملا۔

حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں، حضرت عمار اور سعد (رضی اللہ عنہم) نے غزوہ بدر کے دن مشارکت کی۔ حضرت سعد دو قیدی لے آئے۔ میں اور عمار خالی ہاتھ آئے۔

کبھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم سوار فوج اور کبھی پیڈل فوج بھیجتے تھے لیکن فتح ہو جانے کے بعد جو آتا، اس کا حصہ مقرر نہ فرماتے۔ قربت داروں کا حصہ آپ بنو عبد شمس اور بنو نو فل کے سوا صرف بنو ہاشم اور بنو المطلب کو دیتے تھے اور فرماتے تھے کہ بنو مطلب اور بنو ہاشم دونوں ایک چیز ہیں (النگیاں ایک دوسرے میں داخل کر کے آپ اشارہ فرماتے) انہوں نے ہم کو دور جاہیت اور اسلام دونوں میں نہیں چھوڑا۔

غزوہات میں آپ کے ہمراہ مسلمان شد، انگور اور کھانے کی چیزیں حاصل کرتے تو کھالیتے اور اسے بطور مال غنیمت نہ شمار کرتے تھے۔ حضرت ابن الی اوفی رضی اللہ عنہ سے دریافت کیا گیا، کیا آپ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے عمد میں کھانے کی اشیاء کا بخس دیا کرتے تھے؟ انہوں نے فرمایا : فتح نیبر کے دن ہمیں کھانے کی چیزیں ہاتھ لگیں۔ جو بھی آتا حسب ضرورت لے کر چلا جاتا۔ بعض صحابہ سے مروی ہے کہ ہم غزوہات میں، اخروت کھالیا کرتے تھے اور تقسیم نہ کرتے تھے، یہاں تک کہ ہم اپنے سامان سفر کے پاس آتے اور اسے بھرا ہوا پاتے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مال غنیمت پر لوث مار کرنے اور غزوہات میں دشمن کی تاک، کان کاٹنے سے بھی منع فرمایا ہے۔ آپ نے فرمایا۔ ”مال غنیمت میں لوث مار کرنے والا ہم میں سے نہیں۔“

نیز آپ نے مال غنیمت کے جانور پر سواری کرنے کی ممانعت فرمائی کہ جب کمزور ہو جائے تو لوٹا دے اور اس طرح مال غنیمت میں سے لباس پہننے کہ جب پرانا ہو جائے تو لوٹا دے۔ البتہ حالت جنگ میں اس سے استفادہ کرنے کی ممانعت نہیں فرمائی۔

مال غنیمت میں خیانت سے آپ انتہائی سختی سے ممانعت کرتے اور فرماتے تھے : یہ قیامت کے دن اس کے مر جنکب پر باعث عار، باعث آگ اور باعث رسولی ہو گی۔ جب آپ کا غلام مدum زخمی ہوا تو بعض صحابہ نے کہا کہ اسے جنت مبارک ہو۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : ہرگز نہیں، قسم اس

ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے، خیر کے دن مال غیمت کی تقسیم سے پہلے جو چادر اس نے لی تھی وہ آگ بن کر اس پر بھڑک رہی ہے۔ یہ سن کر ایک شخص دوستے لے آیا۔ آپ نے فرمایا کہ ایک یا دوستے بھی آگ ہو جائیں گے۔

جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے سامان کے نگہبان کا انتقال ہو گیا تو آپ نے اس کے متعلق فرمایا : وہ جنم میں ہے۔ لوگ اس کو دیکھنے گئے تو اس نے ایک عباڑ ارکھی تھی۔

اسی طرح بعض غزوات میں لوگوں نے کہا : فلاں شہید ہے، یہاں تک کہ ایک شخص کے متعلق کہا کہ یہ بھی شہید ہے۔ تو یہ سن کر آپ نے ارشاد فرمایا، ہرگز نہیں، میں نے اس کو جنم میں دیکھا ہے کیونکہ اس نے ایک عباء یا چادر چوں ای تھی۔ پھر آپ نے فرمایا، اے ابن خطاب، لوگوں میں جا کر تین بار یہ اعلان کرو کہ جنت میں صرف مومنین ہی داخل ہوں گے۔

جب مال غیمت حاصل ہوتا تھا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم حضرت بلال کو حکم دیتے تھے کہ لوگوں میں اعلان کرو کہ اپنا اپنا مال غیمت لے کر حاضر ہوں تو آپ خس نکالنے کے بعد اسے تقسیم فرمادیتے تھے۔ ایک دفعہ ایک شخص اس منادی اور تقسیم کے بعد ایک بال والی لگام لے کر حاضر ہوا تو آپ نے فرمایا تم نے بلال کی منادی نہیں سنی۔ اس نے کہا : سنی تھی، آپ نے فرمایا ”پھر کیوں نہیں لے کر آئے۔“ اس نے مددوت چاہی تو آپ نے کہا، اب تو تم اسے تیامت کے دن لے کر آؤ گے۔ میں اسے ہرگز بقول نہیں کروں گا۔

آپ نے مال غیمت میں چوری کردہ مال کو جلا دینے کا حکم فرمایا۔ اسی طرح آپ کے دونوں خلفاء نے ایسا ہی کیا اور خائن کو مارا بھی گیا۔

علماء کا قول ہے کہ یہ ان احادیث سے منسخ ہے جو مذکور ہوئیں کیوں کہ ان میں جلانے کا ذکر نہیں۔ بعض علماء کا قول ہے کہ ایسا کرنا ایک طرح کی تعریر اور مالی سزا ہے جس کا تعلق مصلحت کے مطابق ائمہ کے اجتہاد سے ہے، جیسا کہ شراب پینے والوں کو تیسری یا چوتھی بار قتل کر دیا جاتا ہے۔

## فصل (۶۲)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا قیدیوں کے ساتھ معاملے کا طریقہ

جنگی قیدیوں میں سے بعض کو از راہ احسان آپ صلی اللہ علیہ وسلم رہا کر دیتے تھے اور بعض سے فدیہ لے لیتے اور چھوڑ دیتے اور بعض کو قتل کروادیتے اور بعض کو مسلمان قیدیوں کے عوض میں رہا کر دیتے تھے۔ حسب تقاضائے مصلحت آپ نے یہ تمام صورتیں اختیار فرمائیں۔

حضرات انصار نے اجازت چاہی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پچھا حضرت عباس رضی اللہ عنہ سے فدیہ کی رقم نہ لی جائے۔ آپ نے فرمایا کہ ایک درہم بھی نہ چھوڑا جائے۔ ہوازن کے قیدیوں کو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے تقسیم کے بعد واپس کر دیا تھا اور غنیمت کے مستحق صحابہ نے اسے بخوبی منظور کر لیا تھا۔ جن لوگوں کو کچھ تردد تھا، انہیں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فی کس کے عوض چھہ حصے دیئے۔

امام احمد رحمۃ اللہ علیہ نے حضرت ابن عباس کی حدیث نقل کی ہے کہ کچھ قیدی ایسے تھے جن کے پاس فدیہ دینے کے لئے مال نہ تھا تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کا فدیہ یہ مقرر فرمایا کہ وہ انصار کے پھوپھو کو لکھنا سکھادیں۔ اس سے معلوم ہوا کہ مال کے علاوہ کسی کام کو بھی فدیہ قرار دیا جا سکتا ہے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے اور صحابہ کے طرز عمل سے یہ ثابت ہے کہ عرب قیدیوں کو غلام بنانا اور لوہڈیوں کو خرید کر صحبت کرنا صحیح ہے، اسلام کی شرط اس میں نہیں ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم باندی سے اس کے بچے کو علیحدہ کرنے سے منع فرماتے تھے اور فرمایا کرتے ”بیوں اور اس کے بچے کے درمیان جدائی ڈالے گا، قیامت کے روز اللہ اس کے اور اس کے محبوب کے درمیان جدائی ڈال دے گا۔“

ایک گھر انہ کے بھی لوگوں کو عطا فرماتے تھا کہ ان میں جدائی نہ پیدا ہو۔ آپ سے ثابت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مشرکین میں سے ایک جاسوس کو قتل کیا اور یہ بھی ثابت ہے کہ آپ نے

حاطب کو قتل نہیں کیا، حالانکہ انہوں نے جاسوسی کی تھی۔ اور وہ غزوہ بدر میں موجود تھے۔  
اس واقعہ سے بعض علماء نے استدلال کیا ہے کہ مسلمان جاسوس کو قتل نہ کیا جائے اور امام مالک اور امام احمد کے شاگرد ابن عقیل وغیرہ قتل کا فتوی دیتے ہیں۔ اس لئے کہ اس واقعہ میں غزوہ بدر میں حاضری ایک ایسی وجہ ہے جو قتل کی مانع ہے جو کہ دوسرے مسلمان جاسوسوں میں نہیں پائی جاتی کیونکہ اگر صرف اسلام مانع قتل ہوتا تو یہ وجہ نہ بتائی جاتی بلکہ انکا صرف مسلمان ہونا کافی سمجھا جاتا اور یہی رائے زیادہ قوی ہے۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی عادت طیبہ یہ تھی کہ مشرکین کے غلام اگر مسلمانوں کے علاقہ میں آ جاتے تو انہیں آزاد سمجھتے جب وہ مسلمان ہو جاتے۔ نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ تھی کہ کوئی مسلمان ہو جاتا تو اس کے پاس جو کچھ ہوتا اس کے پاس رہنے دیتے۔  
نیز زمانہ کفر اور حالت جنگ میں کافر مسلمانوں کو خواہ کتنا ہی جانی و مالی نقصان پہنچا پکھے ہوں اسلام لانے کے بعد ان سے وہ اموال واپس نہیں کرواتے تھے۔

فصل (۶۲)

## آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا غیمت کی زمین کی تقسیم کا طریقہ

آپ سے ثابت ہے کہ آپ نے بنی قربنط، بنی نفیر اور خیبر کی نصف زمین نامیں کے درمیان تقسیم فرمائی اور خیبر کی زمین کا دوسرا نصف حصہ وفو کے استقبال و ضیافت اور ناگمانی حادث سے متاثر افراد کے تعاون کے لئے مختص فرمادیا، اور کہ کی زمینیں تقسیم نہیں فرمائی، کیونکہ وہ مناسک حج کی جگہ ہے اور مسلمانوں پر وقف ہے۔

علماء کی ایک جماعت کا زمینوں کی تقسیم کے سلسلہ میں یہ خیال ہے کہ امام کو اختیار ہے کہ تقسیم کر دے یا وقف رہنے دے کیونکہ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے خیبر کی زمینوں کو تقسیم فرمادیا اور کہ مکرمہ کی زمینوں کو نہیں تقسیم فرمایا اس سے دونوں امور کا جواز لکھتا ہے۔ ان کا کہنا ہے کہ زمین غنائم کا مامورہ میں شامل نہیں ہے، بلکہ غنائم کا اطلاق تو صرف چھپاؤں اور منقولہ جائد اور پر ہی ہو سکتا ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ نے امت مسلمہ کے سوا کسی دوسری امت پر غنائم کو حلال قرار نہیں دیا، اور ان کے لئے دارِ الکفر مباح قرار دیا جیسا کہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے۔ جس میں فرعون اور اس کی قوم اور ان کی زمینوں کا ذکر کیا ہے۔

﴿وَأَوْرَثْنَاهَا بَنَىٰ إِسْرَائِيلَ﴾

ہم نے بنی اسرائیل کو ان زمینوں کا وارث بنایا۔

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ زمین غنائم کے تحت شمار نہیں ہوتی۔ امام کو اختیار حاصل ہے کہ مصلحت وقت کے لحاظ سے جو چاہے کرے۔ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے تقسیم بھی کیا اور ترک بھی کیا اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے تقسیم نہیں کیا، بلکہ اس طرح رہنے دیا اور اس پر دو ای تیکس عائد کر دیا ہے کہ امور جنگ میں اس سے مدد لی جاسکے اور زمین کے وقف کا یہی مفہوم ہے، نہ یہ کہ اس سے ملکیت کی منتقلی ناجائز ہے، بلکہ اس کی بیع جائز ہے جیسا کہ امت کا تعامل ہے، اور علماء کا اس

بات پر اجماع ہے کہ ایسی زمین کی دراثت جائز ہے۔ الحم احمد نے وضاحت کی ہے کہ ایسی زمین کو میریں  
ویا جا سکتا ہے اور وقف کو بچنا اس لئے منوع ہے کہ اس سے جن پر وقف کیا گیا ہے ان کا حق ضائع ہو  
جاتا ہے اور فوجوں کو خراج کی زمین میں حق ہوتا ہے جو بیج سے باطل نہیں ہوتا۔ اس کی نظریہ مکاتب  
غلام کی بیج ہے اس کے اندر رکتابت سے حریت کا سبب منعقد ہے۔ اس لئے وہ مشتری کی طرف مکاتب ہی  
 منتقل ہو گا جیسا کہ باعث کے پاس تھا۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مشرکین کے درمیان کسی مسلمان کی رہائش کو منوع قرار دیا ہے۔  
اگر وہ وہاں سے بھرت کر سکتا ہو اور فرمایا کہ : میں ہر مسلمان سے بیزار ہوں جو کہ مشرکین کے درمیان  
رہائش پذیر ہے۔ عرض کیا گیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کیوں؟ فرمایا کہ کیا تو انہیں دیکھ نہیں رہا،  
یعنی اس کے دوزخی ہونے کو۔ پھر فرمایا کہ جو کوئی کسی کے ساتھ اکٹھا رہا وہ اسی طرح ہے۔ مزید فرمایا،  
”جب تک توبہ منقطع نہیں ہوتی، اس وقت تک بھرت منقطع نہ ہوگی اور جب تک سورج مغرب سے  
نہیں نکلتا، اس وقت تک توبہ منقطع نہ ہوگی۔“ اور مزید فرمایا : عنقریب بھرت کے بعد بھرت ہوگی۔  
اس لئے زمین پر سب سے بہتر وہ لوگ ہیں جو حضرت ابراہیم علیہ السلام کے مقام بھرت سے پیوستہ رہیں  
اور زمین پر شریروں کا باقی رہ جائیں گے اور وہ انہیں پھینک دے گی۔ اللہ تعالیٰ بندروں اور سوروں کے  
ساتھ ان کا حشر کرے گا۔

## فصل (۶۲)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا امان، صلح، جزیہ، اہل کتاب اور کفار و منافقین کے ساتھ معاملے کا طریقہ

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا : "مسلمانوں کا ذمہ ایک ہے، معمولی مسلمان بھی اس کو پورا کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ جو کسی مسلمان کے ساتھ غداری کرے گا تو اس پر اللہ کی فرشتوں کی اور تمام لوگوں کی لعنت ہے۔ قیامت کے روز اللہ تعالیٰ اس کی کوئی عبادت قبول نہ کرے گا۔"

نیز آپ نے فرمایا جس شخص کا کسی قوم سے معاهدہ ہو وہ اس کی مدت گذرنے تک اسے نہ توڑے البتہ آگاہی کے بعد اسے ختم کر سکتا ہے۔ آپ نے یہ بھی فرمایا کہ جس شخص نے کسی آدمی کو امان دینے کے بعد قتل کر دیا میں اس سے بری ہوں۔ آپ سے یہ بھی منقول ہے کہ جب کوئی قوم بد عمدی کرتی ہے تو اس پر دشمن کو مسلط کر دیا جاتا ہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جب مدینہ تشریف لائے تو کفار کے تین گروہ تھے۔

۱۔ ایک گروہ نے آپ سے صلح کر لی اور وعدہ کیا کہ نہ آپ سے جنگ کریں گے، نہ آپ پر حملہ کریں گے اور نہ آپ کے خلاف دشمنوں کی مدد کریں گے۔

۲۔ دوسرے گروہ نے آپ سے جنگ کی اور مخالفت پر اتر آیا۔

۳۔ تیسرا گروہ نے جنگ کی اور نہ صلح کی، بلکہ خاموشی سے مستقبل کے متأجح پر نظر رکھ رہا۔ ان جماعتوں میں سے بعض درپردا آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا غلبہ چاہتے اور آپ سے تعاون کو پسند کرتے، اور بعض آپ کے دشمنوں کے غلبہ واستیلاء کے خفظ تھے۔ اور بعض ایسے بھی تھے جو ظاہری طور پر آپ کے ساتھ مل گئے اور درپردا دشمنوں سے ساز بازار کرتے تھے۔ آپ نے ہر گروہ کے ساتھ امر اللہ کے مطابق یہ تاؤ کیا۔

چنانچہ مدینہ کے یہودیوں کے ساتھ آپ نے صلح کیلی، لیکن غزوہ بدر کے بعد بنو قیفیت نے آپ سے جنگ کی، کیونکہ بدر میں مسلمانوں کی کامیابی ان کو اچھی نہ لگی اور حسد و بغض و عناد کی آگ بھڑک اٹھی اور مسلمانوں کے خلاف سازشیں کرنے لگے۔

ان کے بعد بنو نضیر نے بھی عمد شکنی کی۔ آپ نے ان کا محاصرہ فرمایا۔ ان کے کھجور کے باغات کو کاٹ کاٹ کر آگ لگادی۔ آپ نے ان کو مدینہ سے اس شرط پر نکلنے کی اجازت دی کہ ہتھیاروں کے علاوہ دیگر سامان اس قدر لے جاسکتے ہیں جو اونٹ اٹھائے۔ اللہ تعالیٰ نے اس کا واقعہ سورہ حشر میں بیان کیا ہے۔

اس کے بعد بنو قریظہ نے عمد شکنی کی، اور یہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بدترین دشمن تھے اور کفر میں غیر معمولی سخت تھے، اس لئے دوسرے یہودیوں کے مقابلہ میں ان کے ساتھ زیادہ سخت معاملہ کیا گیا۔ یہ واقعات یہود مدینہ کے ساتھ پیش آئے۔ آپ ہر بڑے غزوہ کے بعد یہودیوں کی کسی نہ کسی جماعت کے ساتھ جنگ کے لئے مجبور ہوئے، چنانچہ غزوہ بدر کے بعد بنو قیفیت کے ساتھ احمد کے بعد بنو نضیر کے ساتھ اور خندق کے بعد بنو قریظہ سے جنگ کرنی پڑی۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ تھی کہ جب آپ کسی قوم سے مصالحت و معاملہ کرتے تو جو بھی اس قوم کا حلیف بن جاتا، اس سے بھی معاملہ میں شریک کر لیتے اور اگر اس کا کوئی فرد معاملہ کی خلاف ورزی کرتا اور پاتی لوگ معاملہ کے پابند رہتے تو آپ تمام افراد سے جنگ کرتے، جیسا کہ بنو نضیر، بنو قریظہ اور اہل مکہ کے ساتھ ہوا۔ معاملہ دین کے بارے میں یہی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ تھی۔

امام احمد اور ان کے علاوہ علماء کے قول کے مطابق ذمیوں کے بارے میں بھی یہی طریقہ اختیار کیا جائے گا، لیکن امام شافعی کے اصحاب اس کے خلاف رائے رکھتے ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ ان افراد کے حق میں عمد توڑنے کی اجازت دی جائے جو اسے توڑیں، لیکن جو لوگ عمد کے پابند اور معرفت ہوں ان کے ساتھ پابندی ضروری ہے۔ دونوں صورتوں میں انہوں نے یہ کہہ کر امتیاز کیا ہے کہ ذمہ کا معاملہ زیادہ پابندی کا مستحق ہے، بایس ہمہ پہلی رائے زیادہ راجح و مفید ہے۔

جب شام میں عیسائیوں نے مسلمانوں کا مال جلا دیا تھا اور ان میں سے جن کو علم تھا انہوں نے حاکموں کو اطلاع دینے کے بجائے ظالموں کا ساتھ دیا تھا تو ایسی صورت میں ہم نے یہی فتوی دیا تھا کہ خیانت کرنے والوں کی سزا قتل ہے۔ امام کو ان کے بارے میں کسی طرح کا اختیار نہیں، بس قتل کو بطور

حد نافذ کیا جائے گا۔ جو لوگ معاهدہ کے تحت ہوں اور قانون ملت کے پابند ہوں، اسلام ان پر بطور حد واجب ہونے والے قتل کو معاف نہیں کرتا۔ بخلاف جنکو کافر کے کہ جب وہ اسلام قبول کر لے تو اس کا حکم دوسرا ہوتا ہے، اور وہ ذمی جو کہ صاحب معاهدہ ہو پھر عمدہ ٹکنی کرے تو اس کا دوسرا حکم ہے۔ امام احمد کی تصریحات سے ایسا ہی ظاہر ہوتا ہے اور ہمارے شیخ (ابن تیمیہ) نے بارہا ایسا ہی فتویٰ دیا ہے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت یہ بھی تھی کہ جب کسی قوم کے ساتھ مصالحت کرتے اور ان کے ساتھ آپ کے دوسرے دشمن شرک ہوتے اور معاهدہ میں داخل ہو جاتے اور اسی طرح اور دوسرے لوگ بھی اس میں شامل ہوتے تو آپ کے کافر معاهدین کے ساتھ جنگ کرنے والے آپ کے ساتھ جنگ کرنے والے تصور کئے جاتے۔ اس وجہ سے آپ نے اہل مکہ پر حملہ کیا تھا۔ اسی وجہ سے شیخ الاسلام ابن تیمیہ نے بھی مشرقی نصاری سے جنگ کرنے کا فتویٰ دیا تھا، کیونکہ انہوں نے مسلمانوں کے خلاف جنگ میں تاثریوں کی مالی اور ہتھیاروں سے مدد کی تھی اگرچہ وہ خود نہیں لڑے تھے۔ اسوجہ سے انہیں عمدہ ٹکنی کا مرٹکب مانا گیا اور جب ذمی لوگ باہر کے مشرکین کی مسلمانوں کے خلاف مدد کریں تو کس طرح انہیں عمدہ ٹکن قرار نہ دیا جائے گا۔ (یعنی وہ یقیناً اسلامی ریاست کے باعث ہیں)۔

نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں دشمنوں کی جانب سے قاصد حاضر ہوتے۔ آپ انہیں نہ تکلیف دیتے اور نہ قتل کرتے، اور جب آپ کے پاس میلہ کذاب کے دو قاصد عبد اللہ بن نواحہ اور ابن اہل حاضر ہوئے تو آپ نے دریافت فرمایا کہ تھمارا عقیدہ کیا ہے؟ وہ کہنے لگے جیسا میلہ نے کہا ہے ویسا ہی ہے۔ اس پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، اگر قاصدوں کو قتل کرنا جائز ہوتا تو میں تم دنوں کی گروں مار دیتا، چنانچہ آپ کی سنت طیبہ جاری ہو گئی کہ قاصد کو قتل نہ کیا جائے۔ نیز آپ کی عادت طیبہ یہ بھی تھی کہ جب قاصد دین اسلام قبول کر لیتا تو آپ اپنے پاس نہ روکتے تھے بلکہ واپس کر دیتے تھے، جیسا کہ ابو رافع رضی اللہ عنہ نے بتایا کہ قریش نے مجھے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف قاصد بنا کر بھیجا اور جب میں آپ کی خدمت میں حاضر ہوا تو میرے دل میں اسلام کی محبت آگئی۔ میں نے عرض کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میں لوٹ کر ان کے پاس نہ جاؤں گا۔ آپ نے فرمایا: میں عمدہ ٹکنی نہیں کروں گا اور قاصدوں کو نہیں روکوں گا۔ تم واپس لوٹ جاؤ۔ وہاں جا کر بھی اسلام کی محبت و رغبت محسوس کرو تو دوبارہ واپس آجائو۔

امام ابو داؤد فرماتے ہیں کہ یہ اس زمانہ میں واقع ہوا جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے قریش سے

صلح حدیبیہ کر کمی تھی؛ جس میں شرط یہ تھی کہ جو مکہ سے مدینہ آئے گا، اسے لوٹانا ہو گا اگرچہ وہ مسلمان ہو چکا ہو، لیکن آج کل یہ صورت نہ ہوگی۔ قاصدوں کو نہ روکنے کی جو بات آپ نے فرمائی، اس میں اشارہ ہے کہ یہ مطلق قاصدوں کے ساتھ خاص ہے لیکن مسلمان ہو کر آنے والوں کو واپس کرنے کی بات شرط پر موقف ہے، اگر شرط نہ ہو تو انہیں واپس نہیں کیا جائے گا، لیکن قاصدوں کا حکم دوسرا ہے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت طیبہ یہ تھی کہ اگر آپ کے دشمن آپ کے کسی صحابی سے معابدہ صلح کر لیتے تو آپ اس معابدہ کو جس سے مسلمانوں کے نقصان کا اندریشہ نہ ہو تو برقرار رکھتے، جیسے کہ حضرت حذیفہ اور ان کے والد نے کفار کے ساتھ معابدہ کر لیا کہ وہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ان کے خلاف جنگ نہ کریں گے، تو آپ نے اسے جاری رہنے دیا، اور فرمایا کہ تم دونوں واپس جاؤ جو محمد کیا ہے، اسے پورا کرو اور ہم کافروں کے مقابلہ میں صرف اللہ تعالیٰ سے مدد چاہتے ہیں۔

قریش نے آپ سے دس سال کے لئے معابدہ (جنگ بندی) کر لیا اور یہ بھی شرط رکھ دی کہ جو بھی مسلمان ہو کر (مدینہ) جائے اسے واپس کرنا ہو گا اور جو (مدینہ) سے (مکہ) چلا آئے اسے وہ واپس نہ کریں گے۔ مردوں اور عورتوں کے متعلق یہ الفاظ عام تھے، چنانچہ اللہ تعالیٰ نے عورتوں کے متعلق یہ شق منسوخ فرمادی اور صرف مردوں کے حق میں رہنے دی۔ اور اللہ تعالیٰ نے آپ کو اور مومنین کو حکم دیا کہ اگر ان کے پاس کوئی عورت آجائے تو اس کا امتحان لو۔ اگر مومنہ سمجھو تو اسے کفار کی طرف واپس نہ کرو، صرف اس کا مہرو واپس کر دیا جائے۔

آپ نے مسلمانوں کو حکم فرمایا کہ اگر کوئی عورت بھرت کر کے ان کے پاس آجائے تو اسے اس کے مشرک شوہر کے پاس نہ لوٹائیں بلکہ صرف اس کا مہرو واپس کر دیں۔ اس سے یہ حکم معلوم ہوتا ہے کہ شوہر کی ملکیت سے عورت کے نکلنے کی قیمت دی جائے گی اور اس میں مر مثل کے بجائے متعین مرکا اعتبار ہو گا۔

اس سے اس بات کا علم ہوتا ہے کہ کفار کے نکاح صحیح ہیں، اور مسلمان عورت کو کفار کی طرف واپس کرنا جائز نہیں ہے اگرچہ اس کی شرط بھی کسی معابدہ میں لگادی جائے، نیز مسلمان عورت کا کافر مرد سے نکاح جائز نہیں اور یہ کہ مسلمان مرد بھرت کرنے والی عورت سے عدت پوری ہونے کے بعد نکاح کر سکتا ہے اور اس کے مہر کی ادائیگی کرنی ہوگی۔

نیز اس میں واضح دلیل ہے کہ عورت شوہر کی حقیقت سے نکل جاتی ہے اور بھرت سے نکاح فتح ہو۔

جاتا ہے، اور کافر عورت کا نکاح مسلمان مرد سے اور مسلمان عورت کا نکاح کافر مرد سے حرام ہے۔ اور یہ مسائل قرآنی آیات سے ماخوذ ہیں۔ ان میں سے بعض پر علماء کااتفاق ہے اور بعض میں قدرے اختلاف پایا جاتا ہے۔ اور اس کو منسوب جانے والوں کے پاس کوئی دلیل نہیں ہے، اس لئے کہ شرط مردوں کے ساتھ خاص ہے، عورتیں اس میں داخل نہیں۔ اسی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے ان عورتوں کو واپس لوٹانے سے منع فرمایا ہے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مرد کو واپس کرنے کا بھی حکم دیا ہے۔ جس شخص کی عورت مسلمانوں کے پاس آجائے اسے مقررہ مہر دیا جائے گا۔ پھر یہ فرمایا کہ حکم بندوں کے لئے دیا گیا ہے اور حکمت پر مبنی ہے۔ اور اس کے خلاف کوئی دوسرा حکم آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے منقول نہیں۔ آپ نے جب کفار سے مردوں کو واپس لوٹانے کی شرط پر مصالحت کی تو انہیں جوان کے پاس آئے، اسے لینے سے منع نہیں فرمایا، نہ اسے لوٹنے پر مجبور کیا، نہ اس کا حکم دیا۔ اس طرح آنے والا اگر کافروں میں سے کسی کو قتل کر دتا یا مال لے لیتا تو آپ اسے ناپسند نہ فرماتے اور کوئی خفانت یا تاؤان نہ دیتے، کیوں کہ ایسا کرنے والا آپ کے دائرہ اختیار سے باہر ہوتا تھا، اور اس کو آپ نے کسی کام کا حکم بھی نہیں دیا تھا، اور جان و مال کی امان سے متعلق جو معاهدہ صلح آپ نے کیا تھا، اس کا تقاضا صرف یہ تھا کہ ماتحت لوگوں کی ذمہ داری قبول کی جائے جیسا کہ بوجذبیہ کے لئے ان کے املاک و اموال کی ذمہ داری آپ نے اٹھائی تھی جو حضرت خالد رضی اللہ عنہ کے ہاتھوں تباہ ہو گئے تھے۔ آپ نے حضرت خالد کے فعل پر ناپسندیدگی اور اس سے براءت کا بھی اظہار کیا تھا۔

چونکہ حضرت خالد نے بطور تاویل ایسا کیا تھا اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے بوجذبیہ کے غزوہ کا حکم فرمایا تھا، اس نے تاویل و شبہ کی وجہ سے نصف دیت کا تاؤان دیا گیا اور انہیں اہل کتاب کے حکم میں رکھا گیا۔ جو ذمہ کی وجہ سے تحفظ کے مستحق ہیں، اسلام کی بنیاد پر نہیں۔ اور صلح کے معاهدہ کا تقاضا یہ نہ تھا کہ ایسے لوگوں کے خلاف مدد کی جائے جن پر قبضہ نہیں ہے۔ اس سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ معاهدین سے اگر ایسے لوگ جنگ کریں جن پر امام کا قبضہ و تسلط نہ ہو، خواہ وہ مسلمان ہی کیوں نہ ہوں تو امام پر ان کو روکنا ضروری نہ ہو گا اور نہ نقصان کا تاؤان واجب ہو گا، اور جنگ مصالح اور سیاست سے متعلق احکام کا نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت سے اخذ کرنا رائے اور قیاس کے مقابلہ میں بہتر ہے۔

اس بنیاد پر اگر مسلمان بادشاہ اور ذمیوں کے مابین معاهدہ ہو تو دوسرے بادشاہ کے لئے جس کے ساتھ

ذمیوں کے معاملہ نہ ہو جائز ہو گا کہ ان پر حملہ کرے، جیسا کہ شیخ الاسلام ابن تیمیہ نے ملکیہ کے نصرانیوں کے بارے میں فتویٰ صادر فرمایا تھا اور ابو بصر کے واقعہ سے استدلال فرمایا تھا۔

اس طرح نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اہل خبر پر غلبہ اور فتح حاصل کرنے کے بعد ان سے معاملہ کیا کہ وہ جلا و طن ہو جائیں البتہ اپنے اونٹوں پر لا د کر جتنا سامان لے جاسکتے ہوں لے جائیں۔ باقی سو نا چاندی اور ہتھیار آپ کی ملکیت ہوں گے۔

معاملہ صلح کی ایک شرط یہ تھی کہ کوئی چیز نہ چھپائیں، نہ غائب کریں، اگر ایسا کیا تو پھر نہ وہ مسلمانوں کے ذمہ میں رہیں گے، نہ معاملہ صلح قائم رہے گا، لیکن انہوں نے ایک مشک غائب کر دی جس میں حی بن اخطب کامل تھا جسے وہ بنو نفسیر کی جلا و طن کے وقت اپنے ساتھ خبر لے آیا تھا۔

چنانچہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حی ابن اخطب کے چچا سے فرمایا : حی جو مشک بنو نفسیر سے لایا تھا، اس کا کیا ہوا؟ وہ کہنے لگا کہ وہ اخراجات اور جنگوں میں ختم ہو گئی۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا معاملہ کے کوابھی دن ہی کتنے ہوئے ہیں۔ اتنا زیادہ کیسے خرچ ہو گیا، حالانکہ حی بنو قریش کے ساتھ قتل ہو گیا تھا۔ آخر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے حضرت زبیر کے حوالے کیا تھا اسے محبوس رکھیں۔ انہوں نے اس پر سختی کی تو اس نے ایک ویرانے کی نشاندہی کی، چنانچہ وہاں گئے، ملاش کیا تو مشک مل گئی۔ ان کی اس عمد ہٹکنی کے بعد نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ابو حفیق کے دونوں بیٹوں کو قتل کر دیا۔ ان میں ایک حی بن اخطب کی لڑکی صنیہ کا شوہر تھا، ان کی عورتوں اور بچوں کو غلام بنا لیا، اور ان کے اموال کو تقسیم کر دیا، اور خبر سے انہیں نکالنے کا فیصلہ فرمایا۔ اس موقع پر یہودیوں نے کما آپ ہمیں رہنے دیجئے، ہم اس علاقے سے خوب واقف ہیں، زمین کی کاشت کریں گے، چونکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم یا آپ کے صحابہ کے پاس اس قدر آدمی بھی نہ تھے جو یہ ذمہ داری اٹھا سکتے، چنانچہ آپ نے یہ علاقہ اس شرط پر ان کے سپرد کر دیا کہ اس زمین میں جو پیداوار ہوگی اس کا نصف مسلمانوں کو اور نصف انہیں ملے گا۔ اور جب تک آپ چاہیں گے یہ لوگ یہاں آباد رہیں گے۔ بنو قریش کی طرح ان کا قتل عام نہ کیا کیوں کہ بنو قریش کے تمام لوگ عمد ہٹکنی میں شریک تھے، لیکن ان لوگوں کا معاملہ مختلف تھا۔ جن لوگوں نے مشک کو چھپا کر بد عمدی کی تھی، وہ شرط کے خلاف ورزی کی بنا پر قتل کئے گئے تھے، لیکن خبر کے بغیر یہودی چونکہ اس سے واقف نہ تھے اس لئے انہیں سزا نہیں دی گئی۔ یہ ایسے ذی اور معاملہ کی مثال ہے جو بدبعدی کا مرکب ہو اور اس میں دوسرے اس کا ساتھ نہ دیں۔

زمین کو نصف پیدا اوار پر دینا مساقات اور مزارعت کے جواز کی دلیل ہے اور اگر کھجور کا درخت ہو پھر بھی اس صورت میں کوئی فرق نہیں پڑتا، کیوں کہ کسی چیز کا جو حکم ہوتا ہے وہی اس کی نظری کا بھی ہوتا ہے۔ اس لئے انگور اور انجیر کے درختوں والے علاقہ کا جو حکم ہو گا وہی کھجور والے علاقہ کا بھی ہو گا، دونوں میں کوئی انتیاز نہ ہو گا۔

نیز اس واقعہ سے یہ وضاحت بھی ہو جاتی ہے کہ مالک زمین کی جانب سے بیج دینا بھی ضروری نہیں، کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے ایک حصہ پر مصالحت کی اور انہیں بیج نہیں دیا تھا اور یہ چیز اتنی قطعیت سے ثابت ہے کہ بعض اہل علم کہتے ہیں کہ اگر زمین پر کام کرنے والے کی طرف سے بیج میا کرنے کی شرط لگادی جائے تو زیادہ مناسب ہو گا۔

جن لوگوں نے بیج کے لئے مالک زمین کی طرف سے ہونے کی شرط لگائی ہے ان کے پاس کوئی دلیل نہیں، صرف انسوں نے مزارعت کو مضاربت پر قیاس کیا ہے، لیکن یہ بات خود ان کے خلاف ہے، کیونکہ مضاربت میں اصل پونچی مالک کو واپس مل جاتی ہے، اور پھر مالک اور کام کرنے والے دونوں نفع تقسیم کر لیتے ہیں، اور اگر مزارعت میں اس کی شرط لگادی جائے تو ان کے نزدیک یہ باطل ہو جائے گی، کیونکہ انسوں نے بیج کو راس المال کی جگہ پر نہیں رکھا ہے، بلکہ اس کی حیثیت دیگر سبزیوں کی ہے چنانچہ بیج پانی اور منافع کا حکم رکھتا ہے، کیونکہ کھیت تھا اسی سے تیار نہیں ہوتی، بلکہ سینچائی اور دوسری محنت ضروری ہوتی ہے، بیج سرتاہے پھر اللہ تعالیٰ اس کے ساتھ دوسرے اجزاء کو ملا کر کھیت تیار کرتا ہے۔ ان اجزاء میں پانی، ہوا، دھوپ، منی، محنت سب داخل ہیں، اس لئے بیج کا حکم دوسرے اجزاء جیسا ہے، نیز زمین راس المال کی نظریہ، اور اس کا تقاضا یہ ہے کہ بیج کا شکاری کو دینا چاہیے، مالک زمین کو نہیں، مزارع کی وہی حیثیت ہے جو مضارب کی ہے۔

اس سے یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ مصالحت وقت مقرر کے بغیر بھی کی جاسکتی ہے، بلکہ امام کی صوابید پر ہو گا، اور اس پر کہ کوئی چیز معاہدہ کو منسوخ کرنے والی سامنے نہ آجائے لیکن ایسی صورت میں امام آگاہی کے بغیر دشمنوں سے جنگ نہیں کر سکتا، انہیں آگاہی دینی ضروری ہے تاکہ معاہدہ کے خاتمہ کا سب کو علم ہو جائے۔

اس واقعہ سے یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ متمم شخص کو سزا دی جاسکتی ہے۔ اللہ تعالیٰ اس پر قادر ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو بلا واسطہ خزانہ کا پتہ ہتا دے، لیکن امت کے لئے متمم لوگوں کے حق

میں قانون بنانے کے ارادہ سے مذکورہ صورت پیدا کی گئی، اور رحمت و آسمانی کے لئے احکام میں گنجائش کی راہ نکالی گئی۔

اس واقعہ میں قریبہ کے اعتبار کا بھی ثبوت ملتا ہے، کیونکہ آپ نے فرمایا تھا کہ مدت مختصر اور مال زیادہ تھا پھر کیسے خرچ ہو جائے گا۔ اللہ کے نبی سليمان علیہ السلام نے بھی لڑکے کی مال کو متعین کرنے میں یہی صورت اختیار کی تھی۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیں یہ واقعہ داستان گوئی کے لئے نہیں سنایا تھا، بلکہ اس کا مقصد یہ تھا کہ احکام میں اس سے عبرت اندوڑ ہوں۔

اسلام میں قسمات کا حکم اور قتل کے مدعی کی قسم کو مقدم کرنے کا دار و مدار بھی ظاہری قرآن پر ہے۔ لعان میں شوہر کی شہادت کے بعد اگر یہوی شہادت سے مکر جائے تو اس کو رجم کرنے کے حکم کی بنیاد بھی اسی پر ہے۔

اس سے سفری و صیت کے بارے میں مسلمانوں سے متعلق اہل کتاب کی شہادت بھی ہے، اور یہ کہ میت کے دنوں ولی اگر وصی کی کسی خیانت سے واقف ہو جائیں تو انہیں یہ حق حاصل ہے کہ قسم کھائیں اور مال کو لے لیں۔ اس روشن میں یہ فتوی بھی ہے کہ جس شخص کا مال چوری ہوا ہے وہ اگر کسی مشہور خائن کے ہاتھ میں اپنا کچھ مال دیکھے اور اسے یہ معلوم نہ ہو کہ اس نے کسی دوسرے سے خریدا ہے تو اس کو یہ حق حاصل ہو گا کہ بقیہ مال کی اس کے پاس موجودگی کے لئے قسم کھالے اور کہے کہ وہی چور ہے۔ کیوں کہ ظاہری طور پر موثق ہونے کا ثبوت موجود ہے۔

اسی کی نظریہ قسمات میں مقتول کے اولیاء کا حلف ہے، بلکہ مال کا معاملہ ثابت ہو جاتا ہے، لیکن خون کے لئے ایسا نہیں ہے۔ قرآن و سنت سے بھی یہی معلوم ہوتا ہے اور جو لوگ تنخ کے مدعی ہیں ان کے پاس کوئی دلیل نہیں، کیونکہ یہ حکم سورہ مائدہ کا ہے، اور وہ آخری زمانہ میں نازل ہوئی تھی، اس کے مطابق صحابہ کرام نے بھی فیضے کے ہیں۔

یہی چیز حضرت یوسف علیہ السلام کے معاملہ میں گواہی دینے والے شخص کے اس استدلال میں بھی ملتی ہے جو اس قیص سے کیا تھا۔ اللہ تعالیٰ نے اس واقعہ کو چونکہ ثابت کے طور پر ذکر کیا ہے، اس لئے اس کی اتباع کی جائے گی۔

آخر کار جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہود کو خبر میں قیام کی اجازت مرحمت فرمادی، آپ ہر سال ایک اندازہ کرنے والا وہاں بھیجنے جو پیداوار کا اندازہ کرتا اور معافانہ کے بعد مسلمانوں کا حصہ الگ کر

رہتا۔ باقی پر تصرف میں وہ آزاد ہوتے اور ایک ہی اندازہ کرنے والا کافی ہوتا تھا۔

اس سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ سمجھو کر کچھ لوں کی طرح دوسرے کچھ لوں کا بھی اندازہ کیا جاسکتا ہے،

جس سے شرکاء کا حصہ معین ہو جائے، خواہ ابھی یہ نہ پتہ چلے کہ نموکی صلاحیت کس میں ہے۔

اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ تقسیم علیحدگی ہے، بیچ نہیں اور اندازہ و تقسیم کرنے والا ایک ہی آدمی

ہو سکتا ہے، اور یہ کہ جس کے ہاتھ میں پھل ہے، وہ اندازہ کے بعد اس میں تصرف کر سکتا ہے، جب کہ

اپنے شریک کے حصہ کا محفوظ ہو۔ جب حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی خلافت کا زمانہ آیا تو ان کے لڑکے

حضرت عبد اللہ رضی اللہ عنہ خیر کا مال لینے کے لئے تشریف لے گئے۔ یہودیوں نے انہیں تکلیف دی

اور مکان سے نیچے گرا دیا جس سے ان کا ہاتھ اکھر گیا اور انہوں نے مال دینے سے انکار کر دیا۔ اس واقعہ

کے بعد حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے انہیں شام کی طرف جلواد طن کر دیا اور خیر کے علاقہ کو صلح حدیبیہ میں

شریک صحابہ میں تقسیم کر دیا۔

## فصل (۶۵)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا عقد ذمہ اور جزیہ وصول کرنے کا طریقہ

ہجرت کے آٹھویں سال سورہ براءت کے نازل ہونے سے قبل تک آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے کفار سے جزیہ وصول نہیں کیا تھا۔ جب جزیہ کی آیت نازل ہوئی تو آپ نے مجوہیوں 'اہل کتاب' سے جزیہ وصول فرمایا، لیکن خیر کے یہودیوں سے کچھ نہیں لیا، چنانچہ بعض لوگوں کو مغالطہ ہوا کہ اہل خیر کے لئے یہ حکم مخصوص ہے، لیکن یہ بات عدم تقدیم کی علامت ہے، کیونکہ آپ نے ان سے آیت جزیہ کے نازل ہونے سے پہلے صلح کر لی تھی۔

پھر اللہ تعالیٰ کا حکم نازل ہوا کہ آپ اہل کتاب سے جنگ کریں یہاں تک کہ وہ جزیہ ادا کریں۔ اس لئے اہل خیر اس میں داخل نہیں ہوئے، کیوں کہ ان سے پرانا معاملہ چلا آ رہا تھا کہ یہ لوگ ایک مقررہ حصہ پر خیر کی زمین پر کام کرتے رہیں گے۔ اس لئے ان سے اس کے سوا اور کچھ مطالبہ نہ ہوا اور دوسرے اہل کتاب پر جزیہ لازم کیا گیا، جن کے ساتھ کسی قسم کا معاملہ نہ تھا۔

جب حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے انہیں شام کی طرف جلاوطن کر دیا تو خیر کی زمین کی کاشت وغیرہ کے متعلق سابق معاملہ بھی بدل گیا اور یہود خیر کی حیثیت بھی دوسرے اہل کتاب کی سی ہو گئی۔ بعض حکومتوں کے دور میں جب شریعت و سنت پر عمل کم ہو گیا تھا، بعض لوگوں نے ایک ایسے مکتب کا اکشاف کیا جو بظاہر قدم معلوم ہوتا تھا لیکن جعل سازی سے تیار کیا گیا تھا، جس میں تحریر تھا کہ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے اہل خیر پر سے جزیہ ساقط کر دیا تھا، اور اس مکتب میں حضرت علی بن ابی طالب، سعد بن معاز اور صحابہ کی ایک جماعت کی شہادت موجود تھی۔

اسی وجہ سے اس مکتب کو جاہلیوں کی ایک جماعت نے صحیح سمجھ لیا اور اس پر عمل کرنے لگے۔ آخر میں اس مکتب کو شیخ الاسلام ابن تیمیہ کے پاس بھیجا گیا اور ان سے اس کے مطابق عمل کرنے میں مدد چاہی گئی تو انہوں نے اس پر تھوک دیا اور اس کے باطل اور جھوٹے ہونے پر دس دلیلیں پیش کیں:

پہلی دلیل : حضرت سعد خیر کی فتح سے پہلے وفات پاچے تھے۔

دوسری دلیل : جزیہ کا حکم اس وقت نازل نہیں ہوا تھا۔

تیسرا دلیل : اس مکتب میں بیکار اور سخت زمین کے ساقط کرنے کا ذکر ہے، حالانکہ یہ چیزیں آپ کے زمانہ میں مقرر نہ تھیں بلکہ بعد کے ظالم بادشاہوں نے انہیں مقرر کیا تھا اور بعد تک مقرر رہیں۔

چوتھی دلیل : اس مکتب کا کسی عالم نے ذکر نہیں کیا ہے اور نہ کسی سیرت و حدیث کی کتابوں میں اس کا تذکرہ ہے، اور نہ سلف کے زمانہ کے یہودیوں نے اسے پیش کیا، کیوں کہ انہیں علم تھا کہ وہ لوگ اس کی حقیقت سے باخبر ہیں، لیکن جب سنت کا علم کم ہو گیا تو بعض لوگ تحریف شدہ مکتب کو سامنے لے آئے اور بعض خیانت پسندوں نے ان کی مدد کی مگر اللہ تعالیٰ نے اس خیانت کا پردہ فاش کر دیا اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے خلافاء نے اس کے باطل ہونے کو واضح کر دیا۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بت پرستوں سے جزیہ وصول نہیں کیا۔ اس وجہ سے کہا گیا ہے کہ مذکورہ لوگوں کے علاوہ باقی کفار سے جزیہ وصول نہیں کیا جا سکتا۔ بعض کا خیال ہے کہ اہل کتاب اور دیگر کفار سے بھی جزیہ وصول کیا جائے گا، اور عرب کے بت پرستوں کے سوا عجم کے بت پرستوں سے بھی جزیہ وصول کیا جائے گا۔ پہلا قول امام شافعی اور ایک روایت کے مطابق امام احمد بھی اس کے موید ہیں۔ دوسرا قول امام ابوحنیفہ کا ہے اور دوسری روایت کے مطابق امام احمد کا ہے۔ دوسرے قول کے حامی کہتے ہیں، آپ نے عرب کے بت پرستوں سے جزیہ وصول نہیں کیا، کیونکہ یہ حکم نازل ہونے سے قبل عرب کے تمام بت پرست اسلام لا چکے تھے اور وہاں کوئی بھی بت نہ رہا تھا اور بت پرست مشرک موجود نہ تھے۔ یہی وجہ ہے کہ فتح مکہ کے بعد آپ نے تبوک میں عیسائیوں کے ساتھ جہاد کیا۔ اگر سرزین عرب میں مشرکین ہوتے تو اتنی دور جانے کے بجائے مشرکین سے جہاد کرنا زیادہ اولی تھا۔ جو شخص تاریخ غزوہات اسلام سے روشناس ہے وہ باسانی سمجھ لے گا کہ معاملہ یوں ہی تھا، پس ان سے جزیہ اس لئے نہیں لیا گیا کہ جن سے لینا تھا، ان کا وجود ہی مفہود ہو چکا تھا۔

البته آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مجوہیوں سے جزیہ لیا ہے، یہ صحیح نہیں کہ ان کے پاس کوئی کتاب بھی تھی جسے اٹھایا گیا ہے۔ آتش پرستوں اور بت پرستوں میں کچھ فرق نہیں، بلکہ بت پرست آتش پرستوں کی نسبت قدرے بہتر ہیں، کیونکہ ان میں دین ابراہیمی کے تمکیک گونہ ظاہر ہوتا ہے اور

آتش پرست حضرت ابراہیم علیہ السلام کے علائیہ دشمن تھے، اور سنت نبویہ سے بھی یہی ثابت ہوتا ہے جیسا کہ صحیح مسلم میں متفق ہے کہ آپ نے فرمایا : ”جب مشرکین میں سے کسی دشمن سے دوچار ہوتا ہے اسے تین باتوں میں سے کسی ایک بات ماننے کی دعوت دو، اگر وہ ان میں سے کسی کا انتخاب کرے تو اسے قبول کرلو۔ اخ”۔

علاوہ ازیں حضرت مغیرہ نے کسری کے عامل سے بھی فرمایا تھا کہ ”نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیں حکم دیا کہ ہم تم سے جنگ کریں یہاں تک کہ تم اللہ کی عبادت کر دیا جزیہ ادا کرو“ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی قریش سے فرمایا تھا کہ کیا تم عرب ایک کلمہ کا اقرار کر لو گے؟ کہ جس کی وجہ سے عموم والے تمہیں جزیہ دیا کریں گے۔ وہ کتنے لگے وہ کلمہ کیا ہے؟ آپ نے فرمایا : ”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ“ آپ نے نجران کے نصاری سے دو ہزار جوڑوں پر مصالحت فرمائی تھی اور یہ کہ وہ لوگ عاریتہ تھیں زرہیں تھیں گھوڑے اور تیس اونٹ اور ہر قسم کے تیس ہتھیار دیں جس کو مسلمان جمادیں استعمال کریں اور انہیں واپس کریں۔ اس انشاع میں وہ اس تمام سامان کے ضامن بھی ہوں گے اس کے بعد لے ان کی عبادت گاہیں نہیں گرائی جائیں گی، نہ ان کے پادریوں کو باہر نکالا جائے گا، نہ انہیں اپنادین چھوڑنے پر مجبور کیا جائے گا، بشرطیکہ وہ کوئی شرارت نہ کریں یا سودنہ کھائیں۔ اس عبارت سے ثابت ہوتا ہے کہ شرارت یا سودنہ کی سے ذمی کا عدد ثوٹ جاتا ہے، اگر یہ عدد مشروط ہو۔

جب حضرت معاذ رضی اللہ عنہ کو آپ نے یہیں کی طرف بھیجا تو حکم دیا کہ ہر بالغ سے ایک دینار یا اس کی قیمت کے برابر معافری لے لو (معافری یہیں میں کپڑوں کی ایک قسم ہے)۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ جزیہ میں جنس یا مقدار کی قید نہیں ہے۔ کپڑے، سوتا، زیورات ہر چیز ہے اور مسلمانوں کی ضروریات کے مطابق اس کی مقدار میں کمی بیش بھی جائز ہے، اور ذمی کے حالات کا بھی لحاظ کیا جاسکتا ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے خلفائے راشدین نے عرب و عجم کے جزیہ میں تفریق نہیں فرمائی ہے، بلکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جو کہ ان محسیوں سے بھی جزیہ وصول فرمایا ہے جو عرب تھے، کیونکہ عرب اس وقت ایک ایسی قوم تھی جس کے پاس کوئی الہی کتاب نہ تھی اور جماعت اپنی پڑوی قوموں کے دین پر چل رہی تھی، چنانچہ بھریں کے عرب مجوسی تھے کیونکہ ان کے پڑوں میں فارس کا علاقہ تھا۔ اور تنور و بہرہ اور بنو تغلب عیسائی تھے کیونکہ یہ رومیوں کے پڑوں تھے، اور یہیں کے قبائل

یہود یمن کی مجاورت کے باعث یہودی تھے چنانچہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان پر جزیہ کے احکام تائید فرمائے اور ان کے آباء و اجداد کا اعتبار نہیں کیا تھا اس بات کا خیال فرمایا کہ یہ لوگ اہل کتاب کے دین میں کب داخل ہوئے۔

یہ بھی ثابت ہے کہ بعض انصاریوں کی اولاد نے حضرت عیسیٰ کی شریعت کے ذریعہ یہودی مذہب کی منسوخی کے بعد اسے قبول کر لیا تھا۔ ان کے باپ نے انہیں زبردستی اسلام میں داخل کرنا چاہا تو یہ آیت نازل ہوئی :

﴿ لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ ﴾

دین میں کسی طرح کی زبردستی نہیں۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے اس ارشاد گرامی "ہر بالغ سے ایک دینار لینا" اس بات کی دلیل ہے کہ بچوں اور عورتوں سے جزیہ نہ لیا جائے گا۔

اور جس روایت میں « من کل حالم او حاملة » یعنی بالغ مرد و عورت کے الفاظ وارد ہوئے ہیں وہ موصول نہیں بلکہ منقطع ہے اور اس اضافہ کا دیگر راویوں نے ذکر نہیں کیا ہے۔ ممکن ہے بعض راویوں کی تفسیر سے اس کا اضافہ ہو گیا ہو۔

## فصل (۲۶)

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا بعثت سے وفات تک کفار و  
منافقین کے ساتھ معاملہ کا طریقہ

آغاز نبوت میں اللہ تعالیٰ نے سب سے پہلے آپ صلی اللہ علیہ وسلم پر جو وحی بیسیجی، اس میں یہ  
ہدایت تھی :

﴿أَفَرَا يَأْسِدُ رِبَكَ الَّذِي خَلَقَ﴾

یعنی اپنے اس رب کے نام سے پڑھئے جو سب کا خالق ہے جو آپ کی نبوت کی شادوت تھی۔ پھر  
آپ پر یہ آیت نازل فرمائی

﴿يَأَيُّهَا الْمُدَّبِرُ ۝ فَرَانَدَرُ﴾

اے کملی والے اٹھئے اور ڈرائیے۔

جو آپ کی رسالت کا اعلان تھا۔ اس کے بعد پھر آپ کو حکم ملتا ہے کہ اپنے رشتہ داروں کو ڈرائیے  
اور اپنی قوم اور سارے عربوں اور تمام جہاں والوں کو ڈرائیے۔ چنانچہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم بعثت کے  
بعد دس سے کچھ زیادہ برس بغیر جنگ کے تبلیغ و دعوت دین کا کام کرتے رہے اور آپ کو صہبہ و رنگز  
کرنے کا حکم دیا جاتا رہا۔ اس کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو بھرت کی اجازت ملی اور قتال و جہاد کی  
بھی اجازت اس طرح ملی جو آپ سے قتال کرے اس سے آپ قتال کریں۔ پھر عمومی طور پر قتال و جہاد کا  
حکم ہوا تاکہ پورا دین اللہ کے لئے ہو جائے۔ اب جہاد کی اجازت کے بعد کفار کی تین قسمیں ہو گئیں :  
ایک وہ جن سے آپ نے صلح و معاملہ کر لیا تھا۔

دوسرے وہ جن سے جنگ ہوتی رہی۔

تیسرا وہ جن سے جزیہ ادا کرنے کا معاملہ طے ہو گیا۔

اس کے بعد اللہ تعالیٰ کی طرف سے آپ کو ہدایت دی گئی کہ مصالحین اور معاهدین سے عمد پورا کیا

جائے اور جو عمد و پیمان توڑے، اس سے قتال کیا جائے۔

سورہ براءت میں تینوں قسموں کے متعلق احکامات واضح کر دیے گئے۔ اس میں اہل کتاب سے متعلق فرمایا گیا کہ ان سے جنگ کی جائے یا پھر وہ جزیہ ادا کریں یا اسلام قبول کریں، اور کفار و منافقین سے جماد کرنے کا حکم دیا گیا، چنانچہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے کفار کے ساتھ تواریخ سے اور منافقین کے ساتھ دلائل سے جماد فرمایا۔ کفار کے معابدوں سے اعلان براءت کرتے ہوئے ان کی تقسیم کر دی۔ ایک قسم کے ساتھ قتال کا حکم دیا۔ یہ وہ لوگ تھے کہ جنہوں نے عمد شکنی کی اور اپنے وعدے پر قائم نہ رہے۔

دوسری قسم وہ تھی جنہوں نے عمد شکنی نہ کی اور ان کے معابدوں کی معابدے و قتی تھے۔ آپ نے ان سے جماد نہ فرمایا بلکہ ان کے متعلق معابدوں کی معابدہ پوری کرنے کا حکم دیا۔

تیسرا قسم وہ تھی جن کے ساتھ کوئی معابدہ نہ تھا، یا ان کے معابدوں کے متعلق تھے اور انہوں نے آپ کے ساتھ جنگ بھی نہ کی تھی۔ ان کے متعلق یہ حکم ہوا کہ انہیں چار ماہ کی مملت دی جائے۔ جب یہ مدت گزر جائے تو پھر ان سے جنگ کی جائے۔ مندرجہ ذیل آیت میں اس مدت کا ذکر ہے :

﴿فَسَيَحُوْا فِي الْأَرْضِ أَذْيَعَةً أَشْهُرٍ﴾ [التوبہ: ۲]

زمین میں چار ماہ چلو پھر وہ۔

ذیل کی آیت میں حرمت والے میمینوں سے یہی مراد ہے :

﴿فَإِذَا أَنْسَلَخَ الْأَشْهُرُ الْحُرُمُ﴾ [التوبہ: ۵]

جب حرمت والے میمینے گزر جائیں۔

ان میمینوں میں پسلا دس ذی الحجہ سے شروع ہوتا ہے اور ربیع الآخر کی دس تاریخ کو چار ماہ پورے ہوتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کا قول ”من حار بحہ حرم“ میں جو چار میمینوں کا ذکر ہے وہ یہاں مراد نہیں ہے، کیوں کہ ان میں ایک رب کامینہ تھا ہے اور تین ایک ساتھ یعنی ذوالقعدہ، ذوالحجہ اور حرم۔ ان میمینوں میں مشرکین کو چلنے پھرنے کا حکم نہیں دیا گیا تھا، کیونکہ ایک ساتھ نہ ہونے سے ایسا ممکن نہ تھا، اور نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کو ان میمینوں کے گزرنے کے بعد جنگ کا حکم تھا، چنانچہ عمد شکنی کرنے والوں سے آپ نے جنگ کی اور جن سے معابدہ نہ تھا، انہیں اور جن سے بلا قیم مطلق معابدہ تھا۔ انہیں چار میمینے کی مملت دی، عمد پورا کرنے والوں کے بارے میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو وفا کا حکم تھا پھر یہ سب

لوگ مسلمان ہو گئے۔ آپ نے اسی طرح ذمیوں پر جزیہ مقرر کیا۔ معاملہ کے اعتبار سے اس طرح تین قسم کے لوگ تھے۔ ایک جنگ کرنے والے، دوسرے وہ جن سے معاملہ تھا، اور تیسرا وہ جو ذمی تھے۔ اس طرح تمام اہل زمین تین قسموں میں بٹ گئے۔ ایک مسلمان جن کا آپ پر ایمان تھا۔ دوسرے مصالحین جنہیں آپ سے کوئی خوف نہ تھا۔ تیسرا مصالحین جنہیں آپ کی طرف سے ڈر لگا رہتا تھا۔

منافقین کے متعلق آپ کا طریق کاری یہ تھا کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو ظاہر اعمال کو قبول کرنے اور باطن کے حالات اللہ کے سپرد کرنے کا حکم دیا، اور اس بات کا حکم دیا کہ ان سے علم اور دلیل کی روشنی میں مناظرہ کیا جائے اور ان سے اعراض اور رخنی برتنے کا حکم ہوا اور اتنے ہے انداز سے انہیں سمجھانے کا حکم ہوا اور ان کا جائزہ پڑھنے اور ان کی قبروں پر کھڑے ہونے سے منع فرمادیا اور یہ ارشاد ہوا کہ : اگر ان کے لئے بخشش طلب کریں پھر بھی اللہ تعالیٰ انہیں ہرگز نہ بخشنے گا۔

## فصل (۶۷)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا صحابہ کرام کے ساتھ معاملہ کا طریقہ

اللہ تعالیٰ نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو حکم دیا کہ اپنے آپ کو ان لوگوں کے ہمراہ رکھئے جو اپنے پروردگار کو صبح و شام یاد کرتے ہیں اور اس کی رضا چاہتے ہیں۔ مزید حکم ہوتا ہے کہ ان سے آپ کی نگاہ نہ ہے۔ انہیں معاف کریں۔ ان کے لئے بخشش طلب کریں اور مشورہ لیتے رہیں اور ان کے حق میں دعا کرتے رہیں۔ دوسری طرف یہ بھی حکم ہوتا ہے ان میں سے جو نافرمانی کرے اور جہاد سے پیچھے رہ جائے، اس کو چھوڑ دیں، یہاں تک کہ وہ توبہ کر لے اور آپ کی اطاعت کرے جیسا کہ آپ نے تین پیچھے رہنے والوں سے علیحدگی اختیار کی تھی۔

نیز آپ کو یہ بھی حکم تھا کہ شرفاء اور دوسروں پر یکساں حد جاری فرمائیں، آپ کو یہ بھی ہدایت تھی کہ بہوں اور جاہلیوں سے خوش اسلوبی کے ساتھ معاملہ کیا جائے۔ برائی کا احسان سے، جہالت کا حلم سے، ظلم کا عفو و درگذر سے، قطع رحمی کا صدر رحمی سے بدلا دیں۔ ایسے برتاو اور معاملہ سے دشمن بھی مخلص دوست بن جائیں گے۔

جنات و شیاطین سے بچنے کے لئے آپ کو استعاذه کا حکم دیا گیا اور ان تمام اخلاق حسنہ کا ذکر سورہ اعراف، مومنین، حم سجدہ کے تین مقامات پر آیا ہے۔ اس لئے کہ حاکم کا رعایا کے ساتھ تین قسم کا معاملہ ہوتا ہے۔ ان کے اوپر اس کالازی حق ہوتا ہے، اور حاکم انہیں حکم دیتا ہے۔ ایسی صورت میں کوتاہی یا زیادتی کا بھی امکان ہے۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے یہ حکم دیا کہ اپنے حق کو لینے میں آپ ان کی سوالت کا خیال رکھیں اور اس کا نام عفو ہے۔ اسی طرح آپ کو حکم تھا کہ انہیں معروف کا حکم دیں اور ایسی باتوں کا جنہیں عقول سلیمہ اور فطرت مستقیمہ جانتی ہو۔ اسی طرح اپنے حکم میں آپ بختنی بھی نہ کریں، آپ کو یہ بھی حکم تھا کہ ان کی جمالت کے مقابلہ میں اعراض و بے توجی سے کام لیں۔

یہ ہے روئے زمین پر نہنے والے جنوں، انسانوں، مومنوں، کافروں کے ساتھ آپ کی سیرت طیبہ اور معاملہ حسنہ کا خاکہ۔

## فصل (۶۸)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے غزوہات کا بیان

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے اسلام کا پہلا لشکر بھرت کے ساتویں ماہ رمضان کے مینے میں روانہ فرمایا، جس کا پرچم حضرت حمزہ بن عبدالمطلب کو دیا تھا۔ آپ نے مهاجرین میں سے تین صحابہ کو شام سے آنے والے قریش کے قافلے کے مقابلہ میں ارسال کیا، جس میں ابو جمل تین سو آدمیوں کے ہمراہ آ رہا تھا، جب دونوں فریقین آئنے سامنے ہوئے تو مجددی بن عمرو بھنی نے جو دونوں فریق کا حلیف تھا، کو شش کر کے بیچ بچاؤ کیا اور جنگ نہ ہوئی۔

پھر بھرت کے آٹھویں ماہ شوال کے آخر میں عبیدہ بن حارث کی سرکردگی میں ایک چھوٹا سا لشکر وادی رانغ کی طرف روانہ کیا، جس میں صرف مهاجرین ساٹھ کی تعداد میں شریک تھے، اور ابوسفیان سے وادی رانغ میں مقابلہ ہوا جس کے ہمراہ دو سو آدمی تھے۔ اس جنگ میں تیر اندازی ہوئی، تکوارنہ چلی، نہ باقاعدہ جنگ ہوئی۔ اسے صرف نبھیز سے تعبیر کیا جا سکتا ہے۔ حضرت سعد بن ابی وقاص وہاں موجود تھے۔ اللہ کے راستے میں انہوں نے سب سے پہلے تیر مارا۔ ابن اسحاق نے اس کو حضرت حمزہ کے لشکر سے پہلے ذکر کیا ہے۔

پھر بھرت کے نویں ماہ آپ نے بیس سواروں کو حضرت سعد بن ابی وقاص کی قیادت میں حرار کی طرف بھیجا۔ اس کا مقصد قریش کا ایک قافلہ تھا، جب یہ لوگ وہاں پہنچے تو معلوم ہوا کہ یہ قافلہ جا چکا ہے۔ پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم بنفس نفس غزوہ ابواء میں شریک ہوئے۔ یہ پہلا غزوہ جس میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم شریک ہوئے۔ آپ صرف مهاجرین کے ساتھ نکلے۔ قریش کے ایک قافلہ کی تلاش تھی لیکن مزاحمت کی نوت نہ آئی۔ پھر آپ اسی ماہ ربیع الاول میں دو سو صحابہ کو لے کر ابواء کی طرف غزوہ میں نکلے، قریش کا ایک قافلہ مقصود تھا لیکن مزاحمت کے بغیر ہی واپس آگئے۔

پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم بھرت کے تیرھویں ماہ کرز بن جابر کے تعاقب میں نکلے۔ جس نے مدینہ

میں مویشیوں پر ڈاکہ ڈالا تھا۔ جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم بدر کی جانب وادی سفوان پہنچے تو وہ بیخ کر نکل چکا تھا۔

پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم بھرت کے سولہویں ماہ ڈیڑھ سو ماہیوں کے ساتھ قریش کے ایک قافلہ سے معارضت کے لئے نکلے جو شام کی طرف جا رہا تھا۔ جب آپ حضرات ذوالعشیرہ پہنچے تو معلوم ہوا کہ قافلہ گذر گیا ہے۔ یہی قافلہ جب شام سے واپس آنے لگا تو پھر آپ اس کے طلب میں نکلے اور بدر کا واقعہ دغزدہ پیش آیا۔

پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بھرت کے سترھویں ماہ ربیع میں عبد اللہ بن مخش اسدی کو وادی نخد کی طرف بارہ آدمیوں کے ہمراہ ارسال کیا۔ دو دو آدمی ایک ایک اونٹ پر سوار ہوتے تھے۔ چنانچہ قریش کے ایک قافلہ سے جنگ کے لئے وادی نخد میں پہنچ گئے۔ راستے میں سعد بن ابی وقاص اور عتبہ بن غزوان کی سوری کا اونٹ گم ہو گیا، اور وہ اس کی حلاش میں پیچھے رہ گئے اور عبد اللہ بن مخش دور نکل گئے۔ جب اسلامی لشکر وادی نخد میں داخل ہوا تو قریش کا قافلہ ان کے پاس سے گزرا، مسلمانوں نے سوچا کہ آج ربیع کی آخری تاریخ ہے اور اگر ہم انہیں چھوڑ دیں گے تو حرم میں داخل ہو جائیں گے۔ آخر میں مسلمانوں نے حملہ کا فیصلہ کیا۔ کسی نے عمرو بن حضری کو تیر مارا اور وہ قتل ہو گیا، اور عثمان و حکم کو گرفتار کر لیا گیا اور نو فل بھاگ گیا۔ یہ لوگ قافلہ کا سامان اور قیدی لے کر حاضر خدمت ہوئے اور خس نکال کر الگ کر لیا۔ اسلام میں یہ پہلا خس اور پہلا قتل اور پہلے دونوں قیدی تھے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس فعل سے ناراضی اور بیزاری کا اعلان کیا۔ قریش اس واقعہ سے بھرک اٹھے اور انہیں موقع ہاتھ لگ گیا، چنانچہ وہ کہنے لگے، ”محمد صلی اللہ علیہ وسلم نے شر حرام میں قتل کو جائز قرار دیا اور مسلمانوں پر بھی اس واقعہ کا سخت اثر ہوا۔ آخر کار اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی :

﴿ يَسْتَلُوْنَكَ عَنِ الْشَّهْرِ الْحَرَامِ ﴾ [البقرة: ٢١٧]

لوگ آپ سے حرمت والے ممینہ میں جنگ سے متعلق سوال کرتے ہیں۔

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے بتایا کہ یہ وہ بات ہے جس کو تم نے مذکر سمجھا، یہ اگرچہ برائی ہے لیکن کافروں نے اللہ کا کفر کیا، اس کی راہ سے اور اس کے گھر سے روکا، اور اس کے اہل مسلمانوں کو وہاں سے نکال دیا۔ نیز جس شرک پر تم قائم ہو اور جو جو تمہاری طرف سے فتنے پا کئے گئے، یہ ساری باتیں شر

حرام میں قتال سے بھی زیادہ بری اور سخین ہیں۔

اکثر مفسرین نے اس آیت میں فتنہ کی تفسیر شرک سے کی ہے اور اس کی حقیقت یہ ہے کہ وہ ایسا شرک ہے جس کی طرف دعوت دی جاتی ہے اور جو اسے نہ مانے اسے سزا دی جاتی ہے، اس لئے جنم میں ان سے کہا جائے گا :

﴿ذُوْقُواْ فِتْنَتِكُمُّ﴾ [الذاريات: ١٤]

اپنے فتنہ کا مزہ چکھو۔

حضرت ابن عباس کا قول ہے کہ اس آیت میں فتنہ سے مکذب مراد ہے اور اس کی حقیقت یہ ہے کہ اپنے فتنہ کا انعام چکھو، جیسا کہ دوسری آیت میں فرمایا کہ :

﴿ذُوْقُواْ مَا كُثُّرْتُمْ تَكْسِبُونَ﴾ [الزمر: ٢٤]

اپنی کمائی کا مزہ چکھو۔

اس سے اللہ تعالیٰ کا یہ قول ہے :

﴿إِنَّ الَّذِينَ فَتَنُوا الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ﴾ [البروج: ١٠]

بیشک وہ لوگ جنوں نے فتنہ میں ڈالا مومن مadroں اور مومن عورتوں کو۔

اس آیت میں فتنہ کی تفسیر مومنوں کو آگ میں جلانے سے کی گئی ہے لیکن یہ لفظ اس سے زیادہ عام ہے، اور اس کی حقیقت یہ ہے کہ انہوں نے مومنوں کو ان کے دین کے سلسلہ میں فتنہ میں ڈالنے کے لئے عذاب میں بھلا کیا اور قرآن کی جن آئتوں میں فتنہ کی نسبت اللہ تعالیٰ کی طرف کی گئی ہے۔ جیسے ارشاد باری ہے :

﴿وَكَذَلِكَ فَتَنَّا بَعْضَهُمْ بِعَصْبِ﴾ [الأنعام: ٥٣]

ہم نے بعضوں کو بعض کے ذریعہ سے آزمایا ہے۔

﴿إِنْ هِيَ إِلَّا فِتْنَتُكَ﴾ [الأعراف: ١٥٥]

یہ سب تیری آزمائش ہے۔

اس سے نعمتوں اور مصیبتوں کے ذریعہ بندوں کی آزمائش مراد ہے۔ یہ فتنہ کا ایک رنگ ہے، اور مشرکین کا فتنہ اس سے مختلف ہے اور اسی طرح مومن کا مال و اولاد کے بارے میں فتنہ ایک اور چیز ہے۔ مسلمانوں کے درمیان جو فتنہ ہوا جیسے جنگ جمل اور جنگ صفين ان میں اس کا رنگ بھی مختلف ہے،

ایسے فتنے کے بارے میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا حکم یہ ہے کہ دونوں فریق سے علیحدہ رہا جائے۔  
کبھی فتنہ سے مراوگناہ بھی ہوتا ہے، جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا یہ فرمان کہ :

﴿أَلَا فِي أَفْتَنَةٍ سَقَطُوا﴾ [التوبہ: ۴۹]

خربداری لوگ فتنہ میں گرپڑے۔

یعنی یہ لوگ نفاق کے فتنہ میں پڑ گئے اور رومی عورتوں کے فتنہ کے مقابلہ میں اسے اختیار کر لیا۔  
حاصل یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے دوستوں اور دشمنوں کے درمیان منصفانہ فیصلہ کیا ہے، اور اپنے  
محبوب بندوں کو تنیبہ کی کہ ان سے غلطی سرزد ہوئی۔ لیکن چوں کہ انہوں نے تاویل کی تھی، اس لئے  
ان سے جو تغیری ہوئی ہے، اسے توحید فرمابندراری اور بہرث کے صدر میں معاف کر دیا جائے گا۔

## فصل (۶۹)

### غزوہ بدر کا عظیم اور تاریخی معرکہ

ہجرت کے دو سرے سال ماہ رمضان میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو اطلاع ملی کہ شام سے قریش کا ایک قافلہ ابوسفیان کی سرکردگی میں آ رہا ہے، تو آپ نے لوگوں سے لگنے کا مطالبہ کیا اور اس کے لئے زیادہ اہتمام نہیں کیا، بلکہ جلدی میں تین سو تینہ سے کچھ زائد صحابہ کرام کے ساتھ نکلے، جن کے پاس صرف دو گھوڑے اور ستر اونٹ تھے، اور لوگ باری باری ان پر سوار ہوتے تھے۔

ادھر ابوسفیان کو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی تشریف آوری کی اطلاع مل چکی تھی اور اس نے قافلہ کے تحفظ کے لئے کہ اطلاع بھیجوادی۔ جب اہل مکہ کو اطلاع مل تو حسب ارشاد باری تعالیٰ :

﴿بَطَرَأَوْرَثَاءَ النَّاسِ وَيَصُدُّونَكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ﴾ [الأنفال: ۴۷]

اتراتے ہوئے اور لوگوں کو دکھانے کے لئے اور اللہ کی راہ سے روکتے ہوئے۔

اللہ تعالیٰ نے دونوں فریق کو بغیر سابقہ تیاری و وعدہ کے جمع کرو چنانچہ ارشاد ہے کہ :

﴿وَلَوْ تَوَاعَدُتُمْ لَا حَتَّلَفَتُمْ فِي الْمِيعَدِ﴾ [الأنفال: ۴۲]

اگر تم باہم وعدہ کرتے تو وقت میں اختلاف کر نیجتے۔

جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو قریش کی آمد کی اطلاع ہوئی تو آپ نے صحابہ سے مشورہ فرمایا تو ماجریں نے اس موقع پر لائق تحسین نظر پیش کیا، پھر دوسری اور تیسرا مرتبہ بھی استفسار پر انہوں نے غیر معمولی ایشارہ و قریانی پیش کرنے کا لیقین دلایا۔ اس پر انصار سمجھ گئے کہ روئے خن ہماری طرف ہے۔ چنانچہ حضرت سعد بن معاذ نے جلدی سے آگے بڑھ کر انصار کے موقف کی وضاحت ان الفاظ میں کی :

اے اللہ کے رسول: آپ کا روئے خن ہماری طرف ہے۔ قسم ہے اس ذات پاک کی جس کے قبضہ میں میری جان ہے اگر آپ حکم فرمائیں گے تو ہم اپنے گھوڑے سمندر میں ڈال دیں گے۔ اگر آپ صلی

اللہ علیہ وسلم برک غماڈ تک ہمیں جانے کا حکم فرمائیں گے تو ہم ضرور وہاں تک جائیں گے۔

اسی طرح حضرت مقدم اپنے فرمایا کہ ہم آپ کو حضرت موسیٰ کی قوم بنی اسرائیل کی طرح جواب نہ دیں گے بلکہ آپ کے دامیں باسیں اور آگے پیچھے ہو کر دشمنوں سے جنگ کریں گے۔

صحابہ کرام کا یہ جواب سن کر بنی کرم صلی اللہ علیہ وسلم بے حد خوش ہوئے، اور فرمایا کہ چلو خوشخبری حاصل کرو۔ مجھ سے اللہ تعالیٰ نے دو جماعتوں میں سے ایک کا وعدہ فرمایا ہے اور میں کافروں کی جائے ہلاکت دیکھ چکا ہوں۔

دوسری طرف رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم برادر پیش قدمی کرتے چلے آ رہے تھے یہاں تک کہ بدر کے قریب پہنچ گئے اور مشرکین کے دستے بھی سامنے آگئے تو اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے بارگاہ خداوندی میں دونوں ہاتھ انھا کر دعا شروع کی اور اللہ تعالیٰ سے مدد و نصرت طلب فرمائی اور تمام مسلمانوں نے بھی تضرع و زاری کے ساتھ مدد چاہی۔ پھر اللہ تعالیٰ نے آپ کی طرف وحی بھیجی کہ : میں آپ کو ایک ہزار فرشتوں سے مدد بھیج رہا ہوں جو یہے بعد دیگرے پہنچیں گے۔

یہاں ایک سوال پیدا ہوتا ہے کہ اس آیت میں ایک ہزار فرشتوں کے اتنے کا ذکر ہے اور سورہ آل عمران میں تین ہزار اور پانچ ہزار فرشتوں کے اتنے کا ذکر ہے تو اس کے دو جواب دیئے گئے ہیں۔ ایک یہ کہ دوسری آیت کا تعلق جنگ احمد سے ہے اور اس میں ایک لگائی گئی شرط ہے جس کے نتیجے سے امداد کا وعدہ بھی پورا نہ ہوا۔

دوسرے جواب یہ ہے کہ اس کا بھی تعلق غزوہ بدر سے ہے اور آیت کا سیاق اس کی دلیل ہے۔ سورہ آل عمران کی آیت ۱۳۲ سے ۱۳۵ تک میں سی نکری ہے۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ مسلمانوں کی دعاء پر پسلے ایک ہزار فرشتوں سے مدد ہوئی، پھر تین ہزار کے ذریعہ اور پھر پانچ ہزار کے ذریعہ، اس طرح مختلف مراحل پر امداد کا اثر خوشنگوار ہوا اور مونوں کو ڈھارس ملتی رہی۔

پہلے فریق کا کہنا ہے کہ واقعہ غزوہ احمد کے سیاق کا ہے اور بدر کا ذکر درمیان میں آیا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے بدر کا دفع پر اپنی نعمت یاد دلائی ہے، پھر احمد کے قصہ کو بیان کیا ہے، اور بنی کرم صلی اللہ علیہ وسلم سے ﴿لَمْ يَكُفِيفُكُمْ فَرِمَيْاَتِهِ﴾ فرمایا ہے، پھر یہ وعدہ ترمیا ہے۔ اگر مسلمانوں میں اور تقوی اختیار کریں گے تو اللہ تعالیٰ پانچ ہزار فرشتوں سے ان کی مدد فرمائے گا۔

اس طرح یہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا قول ہے اور بدر میں جس امداد کا ذکر ہے وہ اللہ تعالیٰ کا

قول ہے۔ اس میں پانچ ہزار کا ذکر ہے اور بدر کی امداد ایک ہزار سے ہوئی تھی۔ پہلی امداد مشروط تھی اور دوسری مطلق۔

سورہ آل عمران میں احمد کا واقعہ کامل مذکور ہوا ہے اور بدر کا ذکر درمیان میں آگیا ہے، اور سورہ انفال میں بدر کے واقعہ کا کامل ذکر ہوا ہے۔ اس طرح آل عمران اور انفال دونوں سورتوں کا سیاق مختلف ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد «وَيَأْتُوكُم مِّنْ فَوْرِهِمْ هَذَا» سے اس کی وضاحت ہوتی ہے۔ حضرت مجاهد فرماتے ہیں کہ یہ احمد کا دن ہے اور اس سے یہ لازم آتا ہے کہ مذکورہ امداد اسی دن ہوئی تھی۔ اس لئے یہ کہنا صحیح نہ ہوگا کہ اس تعداد کے ساتھ بدر کے دن امداد ہوئی تھی اور فوری طور پر آنے کا تعلق احمد کے دن سے ہے۔

جب قریش جنگ کا پختہ ارادہ کر کے نکلے تھے تو انہیں اپنے اور بنی کنانہ کے درمیان دشمنی کا خیال ہوا، چنانچہ ابلیس سراقد بن مالک کی شکل میں ان کے پاس آیا۔ سراقد بنی کنانہ کا ایک بڑا سردار تھا، کہنے لگا آج تم پر کوئی غالب نہیں ہو سکتا۔ میں تمہارے ہمراہ رہوں گا تاکہ بنی کنانہ تمہیں کچھ بھی ایذا نہ دے سکیں۔ وہ اس وعدہ پر نکل پڑے اور جب لڑائی شروع ہوئی اور شیطان نے اللہ تعالیٰ کا شکر دیکھا جو آسمان سے نازل ہوا تھا تو وہ ایزیوں کے مل وہاں سے فرار ہو گیا۔

قریش کہنے لگے، ارے سراقد، کہاں چلے؟ کیا تم نے یہ نہ کہا تھا کہ میں تمہارے ساتھ رہوں گا اور مفارقت اختیار نہ کروں گا، تو ابلیس نے جواب دیا، میں وہ (ملکوق) دیکھ رہا ہوں جو تم نہیں دیکھ رہے ہو۔ میں اللہ سے ڈرتا ہوں اور اللہ تعالیٰ کا عذاب خحت ہے۔ ابلیس نے جب یہ کہا کہ میں وہ دیکھتا ہوں جو تم نہیں دیکھتے تو صحیح کہا۔ لیکن جب یہ کہا، میں اللہ سے ڈرتا ہوں تو جھوٹ بول۔ ایک قول کے مطابق اسے اندریشہ ہوا کہ کہیں وہ بھی ان کے ہمراہ ہلاک نہ کر دیا جائے اور ظاہری معنی سے یہی معلوم ہوتے ہیں۔

جب منافقین نے یہ دیکھا کہ اللہ کی جماعت تھوڑی اور اس کے دشمنوں کی تعداد زیادہ ہے تو انہیں یہ گمان ہوا کہ فتح کا دار و مدار کثرت پر ہے۔ اس لئے وہ کہنے لگے کہ ”مسلمانوں کو ان کے مذہب نے دھوکہ میں ڈال دیا ہے۔“ لیکن اللہ تعالیٰ نے یہ بتایا کہ فتح کا دار و مدار توکل پر ہے، کثرت تعداد پر نہیں، اور یہ کہ اللہ غالب اور حکمت والا ہے۔ حقدار خواہ وہ کمزور ہو، وہ اس کی مدد کرتا ہے۔

جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم شوال کے مہینہ میں غزوہ بدر اور اس کے قیدیوں کے معاملات سے فارغ ہوئے تو پھر آپ نفس نفیس سات دن کے بعد غزوہ بنی سلیم کے لئے روانہ ہوئے۔ ”الکدر“ نامی

چشمہ کے پاس تین دن قیام فرماؤپس آگئے اور کسی لڑائی کی نوبت نہ آئی۔

### غزوہ سویق :

جب مشرکین کا گروہ ذیل و رسو اور غمزہ حالت میں واپس گیا تو ابو سفیان نے نذر مانی کہ محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) سے جنگ کے بغیر سر پر پانی نہ ڈالوں گا۔ چنانچہ دو سواروں کے ہمراہ نکل کر مدینہ کے ایک علاقہ میں سلام بن مکنم کے یہاں مقیم ہوا۔ اس نے اسے شراب پلائی اور اس خبر کو لوگوں سے پوچھیدہ رکھا۔ جب صحیح ہوئی تو اس نے کھجور کے چند درخت کاٹ ڈالے۔ ایک انصاری اور ایک ان کے حلیف کو قتل کر دیا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو جب اس کی اطلاع ہوئی تو اس کی تلاش میں تشریف لے گئے، لیکن وہ بھاگ چکا تھا۔ زاد رہا کی کثرت کے باعث کفار نے کافی مقدار میں ستون پھینک دیئے تاکہ کچھ بوجھ کم ہو جائے، چنانچہ مسلمانوں نے وہ ستوا ٹھانے۔ اس طرح اس غزوہ کا نام ہی غزوہ سویق پڑ گیا۔ یہ واقعہ غزوہ بد رکے دو ماہ بعد پیش آیا۔

پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم بحد کے علاقہ میں غطفان کے غزوہ کے لئے نکلے اور ماہ صفر میں بھرت کے تیرے سال پورا مدینہ وہیں قیام فرمایا اور بغیر جنگ کئے واپس لوٹ آئے۔ ماہ ربیع الاول میں مدینہ ہی میں مقیم رہے پھر قریش کے ارادہ سے حجاز کے ایک علاقے نجوان کی طرف تشریف لے گئے۔ یہاں پر کوئی جنگ نہیں ہوئی۔ ربیع الثانی اور جمادی الاول کے دو ماہ وہاں قیام کر کے واپس لوٹ آئے۔

پھر غزوہ نبی قیتلنے کا پیش آیا اور کعب بن اشرف قتل کیا گیا۔ اس کے بعد نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے یہودیوں کی عمد مکنی اور اللہ اور اس کے رسول کے ساتھ جنگ آزمائی کی وجہ سے ان کے قتل کی اجازت عطا فرمائی۔

### غزوہ احد :

جب بداران قریش ایک ایک کر کے بد ر میں سوت کے گھاٹ اتارے گئے اور سرداری ابو سفیان بن حرب کے حصہ میں آئی تو اس نے عربوں کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے خلاف اسانا اور جمع کرنا شروع کیا اور بڑے ساز و سامان سے مدینہ کا رخ کیا اور احد پہاڑی کے دامن میں ڈیرہ ڈالا اور احد کا مشہور معزز کہ پیش آیا۔

اس روز نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے جہاد میں شریک ہونے والے جوانوں کا جائزہ لیا جن میں کچھ ایسے بھی نوجوان حاضر تھے جنہیں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے کم عمر خیال فرمائے تو انہیں عباد اللہ بن عمر، اسامہ بن زید، زید بن ثابت، عراہ بن اوس تھے، اور جنہیں قدرے تو انہا لصور فرمایا، انہیں اجازت مرحمت فرمادی۔ ان میں سروہ بن جنڈب، رافع بن خدیج، جن کی عمر بندہ سال تھیں۔

ایک قول یہ ہے کہ جس کی عمر بندہ سال کی تھی، اسے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اجازت دے دی اور جس کی عراس سے کم نکلی، اسے والوں کردار کیونکہ وہ سن بلوغ کو نہیں پہنچے تھے۔

بعض لوگوں کا خیال ہے کہ آپ نے عمر کے بجائے طاقت کا اعتبار فرمایا تھا۔ بالغ ہونے یا نہ ہونے کا اعتبار نہیں کیا تھا، چنانچہ اس کی دلیل میں حضرت ابن عمر کے یہ الفاظ پیش کرتے ہیں کہ : جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مجھے میں طاقت دیکھی تو اجازت دے دی۔ پھر علامہ ابن قیم نے حضرت اصیرم کے واقعہ کا ذکر کیا ہے جو احمد کے دن مسلمان ہوئے تھے اور اسی دن شہید ہو گئے۔

پھر پہاڑ پر ابوسفیان نے چڑھ کر آواز دی "کیا تم میں محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) ہے؟ آپ نے فرمایا کچھ جواب نہ دو، پھر کہنے لگا، کیا تم میں ابن الی تھا فہرست ہے، پھر آپ نے جواب سے منع فرمادیا، پھر بوجھا کیا تم میں عمر بن خطاب ہے، پھر بھی کسی نے جواب نہ دیا تو وہ مشرکین سے پکار کر کہنے لگا۔ ان سب کا کام تمام ہو گیا۔ اگر یہ زندہ ہوتے تو ضرور جواب دیتے۔ اب حضرت عمر سے نہ رہا گیا اور چلا اٹھے، اور دشمن خدا، ہم سب زندہ ہیں اور اللہ تعالیٰ نے تجھے ذیل و خوار کرنے کے لئے باقی رکھا ہے۔

اس کے بعد ابوسفیان نے کہا، "اعل جبل" جبل کی جے۔ اس پر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے صحابہ سے فرمایا جواب کیوں نہیں دیتے؟ کہنے لگے کیا کہیں؟ فرمایا، کو (اللہ اعلیٰ و اجل) اللہ سب سے اوپھا اور بڑا ہے۔ ابوسفیان نے کہا "لنا العزی و لا عزی لکم" ہمارا ہای عزی بت ہے، تمہارے پاس کوئی عزی نہیں۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے تلقین کی کہ کو : "اللہ مولانا ولا مولی لکم"۔ اللہ ہمارا مددگار اور تمہارا کوئی مددگار نہیں۔ ابوسفیان نے کہا، آج کا دن بدر کے دن کا بدلہ ہے اور جنگ برادری کی ہے۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے کہا، برادر کیسے؟ ہمارے مقتول جنت میں ہیں اور تمہارے جنم میں۔

اس کے بعد ابوسفیان نے کہا کہ بعض مقتولین کی بیت تھیں بگئی ہوئی ملے گی، میں نے اس کا حکم نہیں دیا تھا لیکن ایسا ہونے پر مجھے کوئی دکھ بھی نہیں ہے۔

## فصل (۷۰)

### غزوہ احمد سے مستبط احکام و مسائل

اس غزوہ سے یہ معلوم ہوا کہ جب جہاد کا آغاز ہو جائے اور اسلحہ پہن لیا جائے تو دشمن سے جنگ کے بغیر واپس نہ ہونا چاہئے۔

دوسرے یہ کہ دشمن جب ملک میں داخل ہو جائے تو نکلنا جائز نہیں۔

تیسرا یہ کہ جو بچے ناپالغ ہوں اور جنگ کی طاقت نہ رکھتے ہوں، انہیں واپس کر دیا جائے۔

چوتھے یہ کہ عورتوں کو لے کر جہاد کیا جا سکتا ہے جیسا کہ حضرت انس ابن نفرو غیرہ نے کیا۔ اس

طرح عورتیں جہاد میں شریک ہو سکتی ہیں اور ان سے مددی جا سکتی ہے۔

پانچویں یہ کہ اگر امام زخمی ہو جائے تو وہ بیٹھ کر نماز پڑھائے اور اس کے پیچھے سب بیٹھ کر نماز

پڑھیں۔

چھٹے یہ کہ شہادت کی دعا کرنا اور اس کی تمنا کا اظہار کرنا منوع نہیں، جیسا کہ ابن حش نے کیا تھا۔

ساتویں یہ کہ اگر کوئی مسلمان خود کشی کرے تو وہ جسمی ہو گا، جیسا کہ قرمان کے متعلق نبی کریم صلی

اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔

آٹھویں یہ کہ شہید کو غسل نہ دیا جائے اور نہ اس کی نماز جنازہ پڑھائی جائے اور جو کپڑے پہنے ہو

اس کے علاوہ دوسرے کپڑوں میں اسے کفن بھی نہ پہنایا جائے۔ ہاں اگر اس کے کپڑے دشمن اتار لے تو

دوسرے کفن دیا جا سکتا ہے۔ شہید کو اپنے ہی کپڑوں میں دفن کرنا مستحب ہے یا واجب، اس میں اختلاف

ہے، مگر راجح قول یہ ہے کہ واجب ہے۔

نویں یہ کہ اگر حالت جنابت میں شہید ہو جائے تو غسل دیا جائے جیسا کہ ملائکہ نے حضرت حنبلہ کو

غسل دیا تھا۔

وسیں یہ کہ شدائد کو میدان جنگ ہی میں دفن کیا جائے، کیونکہ آپ نے صحابہ کو واپس میدان جنگ

میں لا کر دفن کرنے کا حکم دیا تھا۔

گیارہویں یہ کہ ایک قبر میں دو یا تین شہداء کو دفن کیا جا سکتا ہے۔

بارہویں یہ کہ اگر کوئی مسلمان غلطی سے کسی مسلمان کو کافر سمجھ کر قتل کر دے تو امام پر بیت المال سے دست دننا واجب ہے، کیونکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت حذیفہ کے والد کی دست دینی چاہی تو حضرت حذیفہ نے دست لینے سے احتراز کیا اور اسے مسلمانوں پر صدقہ کر دیا۔

تیسراویں یہ کہ مغضور شخص بھی جہاد میں شریک ہو سکتا ہے جیسا کہ آپ نے ایک لئکرے صحابی کو اجازت دے دی تھی۔

غزوہ احمد میں جو حکمیت پوشیدہ ہیں، ان پر اللہ تعالیٰ نے سورہ آل عمران کی آیتوں میں جو ﴿وَإِذْ عَذَّبَتْ مِنْ أَهْلِكَ﴾ سے شروع ہو کر آیت ۲۹۰ پر ختم ہوتی ہیں، روشنی ڈالی ہے۔

سب سے بڑی حکمت یہ تھی کہ مسلمانوں کو معصیت، بزولی اور اختلاف کے انعام بد سے آگاہ کیا گیا اور بتایا کہ جو رسول اُنہیں ہوئی، وہ اسی وجہ سے تھی تاکہ اس کے اسباب سے اجتناب کریں۔

اللہ تعالیٰ کی مشیت یہ ہے کہ رسول اور ان کے متبوعین بھی فتحیاب ہوں اور بھی محکت سے دوچار۔ لیکن بالآخر فتح ان کی ہو گی، کیوں کہ اگر ہمیشہ فتح ان کی ہو تو پھر آزمائش اور سبق آموزی کا مقصد پورا نہ ہو گا، چنانچہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ :

﴿مَا كَانَ اللَّهُ يِلَذِّرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ حَتَّىٰ يَعِيزَ الْجِبَّةَ مِنَ الظَّالِّيَّةِ﴾

[آل عمران: ۱۷۹]

بس حالت پر تم ہو اس پر اللہ موننوں کو نہیں چھوڑ سکا یہاں تک کہ یہے کو اچھے سے ممتاز کر دے یعنی موسنوں اور متفاقوں کے درمیان جو اختلاف ہے اسے باقی نہیں رکھا جائے گا، بلکہ امتیاز کیا جائے گا، جس طرح احمد کے دن آزمائی ممتاز کیا گیا۔ ارشاد ہے کہ :

﴿وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُطْلَعَنَّكُمْ عَلَى الْغَيْبِ﴾ [آل عمران: ۱۷۹]

یعنی تمہیں اللہ تعالیٰ غیب سے آگاہ نہیں کرے گا۔

اس سے وہ غیب مراد ہے جو مومنین و متفقین کے درمیان امتیاز پیدا کر دے۔ یہ دونوں فرقہ اللہ کے علم میں الگ الگ ہیں، لیکن وہ یہ چاہتا ہے کہ ظاہر میں بھی ان کے درمیان امتیاز ہو جائے۔ پھر اللہ تعالیٰ کے ارشاد :

﴿وَلَكِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مِنْ رُّسُلِهِ مَنْ يَنْتَهِي﴾ [آل عمران: ۱۷۹]

اور اللہ رسولوں میں جس کو چاہتا ہے، برگزیدہ بناتا ہے۔

اس سے اطلاع علی الغیب کی نفی کا استدراک ہے، جس کا معنی یہ ہے کہ رسولوں کو اللہ تعالیٰ غیب کی باقتوں سے بھی آگاہ کرتا ہے جیسا کہ سورہ جن میں وارد ہے۔ اس لئے تمہاری سعادت اس میں ہے کہ اس غیب پر ایمان رکھو جس سے رسول و ائمہ ہیں۔ اگر تم ایمان رکھو گے اور ڈرتے رہو گے تو تمہیں برا اجر ملے گا۔

ایک حکمت اولیاء اللہ کی عبودیت کا اظہار کہ کس طرح خوشی و رنج اور محبت و نفرت ہر حال میں یہ عبادت پر ثابت قدم رہتے ہیں۔ یہی اس کے حقیقی بندے ہیں، نہ کہ وہ جو صرف خوشی کی حالت میں اس کی عبادت کرتے ہیں۔

ایک حکمت یہ ہے کہ اگر مونوں کو ہمیشہ کامیابی عطا کی جاتی تو ان کا حال وہی ہوتا ہو رزق کی کشادگی میں ہوتا ہے۔ اس لئے اللہ تعالیٰ تدبیر کرتا ہے اور اپنی حکمت کے مطابق سب کچھ میا کرتا ہے یا سلب کرتا ہے۔

ایک حکمت یہ ہے کہ بندے جب اللہ تعالیٰ کے سامنے عاجزی و انگساری کرتے ہیں تو وہ فتح و کامیابی کے مستحق ہو جاتے ہیں کیونکہ فتح و نصرت کی پوشانک، عاجزی و انگساری کے مظاہرہ کے بعد اچھی معلوم ہوتی ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ اللَّهُ بِسَبَدٍ وَأَنْتُمْ أَذَلُّهُ﴾ [آل عمران: ۱۲۳]

اللہ نے بدر میں تمہاری مدد کی جب کہ تم ذلیل تھے۔

ایک حکمت یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کے لئے کچھ ایسے درجات بنائے ہیں جہاں تک رسائی ان کے اعمال کے ذریعہ نہیں ہو سکتی، بلکہ بعض آزمائشوں پر پورا اترنے کے بعد ان درجات کو حاصل کر سکتے ہیں۔ اس لئے ایسے اسباب پیدا کئے جو آزمائش کے بعد بندوں کو ان مقامات کا مستحق بنائیں۔ اس کے ساتھ اس نے بندوں کو نیک عمل کی توفیق بھی دی۔

ایک حکمت یہ ہے کہ دا انگی عافیت مسلسل فتح، طویل مالداری بندہ کے اندر دنیا کی طرف رغبت و میلان میں اضافہ کرتے ہیں۔ طبیعت کے اندر جمود پیدا ہو جاتا ہے، اور اللہ تعالیٰ کے راستے میں نکلنے سے رکاوٹ پیدا ہو جاتی ہے۔ ایسی صورت حال میں جب اللہ تعالیٰ بندے کے ساتھ خیر خواہی کرتا ہے تو اس

کو کچھ ایسی آزمائشوں میں جتنا کرو رہا ہے جو اس کے لئے علاج ثابت ہوں اور اس کے اندر دنیا سے بے رغبتی پیدا کریں اور آخرت کی طرف اثبات کا سبب بنیں۔

نیز اللہ تعالیٰ کے نزدیک شادوت اولیاء اللہ کے اعلیٰ مراتب کی علامت ہے۔ شدائے اس کے خواص و مقتضیں میں شامل ہوتے ہیں۔ اس لئے اللہ تعالیٰ چاہتا ہے کہ اپنے بندوں میں سے شدائے کا انتخاب فرمائے۔ نیز اس کی حکمت یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے جب اپنے دشمنوں کو ہلاک کرنے کا قصد فرماتا ہے تو ان کے لئے ایسے اسباب سیا کرتا ہے جو ان کی ہلاکت و بربادی کا موجب ہوں، اور ان اسباب میں سب سے بڑا جرم ان کا کفر و بغاوت، نافرمانی اور اولیاء اللہ کی ایذا رسانی میں حصہ سے تجاوز کرنا ہے۔ اس سے اولیاء اللہ کے گناہ معاف ہوتے ہیں اور دشمنوں کو مٹانے کے اسباب سیا ہوتے ہیں، اسی کو بیان کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ فرماتا ہے :

﴿وَلَا تَهْمَوْا وَلَا تَخْرُجُوا وَلَا تَنْتَهِيَ الْأَعْلَوْنَ إِنَّ كُلَّ شَدَادٍ مُّؤْمِنِينَ﴾ [آل عمران: ۱۳۹]

تم سست نہ بنو، تم غم نہ کرو، تم ہی بلند رہو گے، بشرطیکہ مومن رہو۔

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے صحابہ کی حوصلہ افرائی فرمائی اور ان کو تسلی دی اور اس سبب و حکمت کی طرف توجہ دلائی جس کی وجہ سے کفار کو ان پر غلبہ حاصل ہوا تھا، چنانچہ ارشاد ہے :

﴿إِنَّ يَمْسَكُكُمْ فَتْحٌ فَقَدْ مَسَ الْقَوْمَ فَرَحْ مَشْلُهٌ﴾ [آل عمران: ۱۴۰]

اگر تم کو زخم پہنچا ہے تو ایسا ہی ان کو بھی پہنچا ہے۔

یعنی تمہیں ست پڑنے یا غم کرنے کی کوئی ضرورت نہیں۔ نقصان کافروں کا بھی ہوا ہے اور انہوں نے یہ سب شیطان کی راہ میں پرداشت کیا ہے۔ پھر اللہ تعالیٰ نے یہ بھی بتایا کہ اس زندگی میں دن پھر تے رہتے ہیں۔ یہ ایک وقتی منفعت ہے۔ اسے اللہ تعالیٰ دوستوں اور دشمنوں دونوں کو باری باری دیتا ہے، لیکن آخرت کا معاملہ ایسا نہیں۔ وہاں کافا کہ صرف دوستوں کو حاصل ہو گا۔ نیز اس میں حکمت یہ ہے کہ مومن اور منافق کے درمیان امتیاز پیدا ہو جائے۔ دیے اللہ تعالیٰ ہر شخص کو جانتا ہے لیکن اس سے مقصود یہ ہے کہ سب لوگ اس کا مشاہدہ کر لیں اور اپنی آنکھوں سے معرفت حاصل کر لیں، کیونکہ محض علم غیب پر ثواب و عذاب مرتب نہیں ہوتا ہے۔ پھر اللہ تعالیٰ نے ایک اور حکمت کا ذکر فرمایا تاکہ مسلمانوں میں بعض کو درجہ شادوت عطا کرے اور اللہ تعالیٰ کا ارشاد گرامی :

﴿وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الظَّالِمِينَ﴾ [آل عمران: ۱۴۰]

اللہ ظالموں کو پسند نہیں کرتا۔

اس میں صراحت ہے کہ وہ ان مخالفین کو ناپسند کرتا ہے جو احمد کے دن اس کے نبی کو چھوڑ کر لوٹ آئے اور جنگ میں شریک نہ ہوئے۔ اللہ تعالیٰ چونکہ ان سے محبت نہیں فرماتا اس لئے وہ درجہ شاداد سے بھی محروم رہے۔

اللہ تعالیٰ نے یہ بھی حکمت بیان کی ہے کہ مومنوں کو گناہ سے پاک و صاف کیا جائے اور مخالفوں سے انسیں علیحدہ کیا جائے اور کافروں کو ختم کیا جائے۔

پھر اللہ تعالیٰ نے ان کے اس خیال کی تردید فرمائی کہ جنت میں بغیر جہاد فی سبیل اللہ کے جایا جاسکتا ہے۔ ارشاد ہے کہ :

﴿أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَمُ اللَّهُ الَّذِينَ جَهَدُوا مِنْكُمْ﴾

[آل عمران: ۱۴۲]

کیا تم یہ سمجھتے ہو کہ جنت میں داخل ہو جاؤ گے، حالانکہ ابھی اللہ نے تم میں سے جہاد کرنے والوں کو جانا نہیں۔

یعنی ابھی تم سے ایسا فعل صادر نہیں ہوا ہے، کیونکہ جزا معلوم واقعہ پر مرتب ہوتی ہے۔ پھر اس کے بعد اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو ڈانت پائی کہ تم جس جہاد کی تمنا کرتے تھے اور جانے کا شوق رکھتے تھے، اس میں نکست کھا گئے، چنانچہ فرمایا :

﴿وَلَقَدْ كُنْتُمْ تَمْنَوْنَ الْمَوْتَ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَلَقُوهُ فَقَدْ رَأَيْتُمُوهُ وَأَنْتُمْ لَنَظَرُونَ﴾

[آل عمران: ۱۴۳]

تم موت کا سامنا کرنے سے پہلے موت کی تمنا کر رہے تھے پس تم نے اسے دیکھ لیا۔ نیز اس غزوہ میں یہ حکمت ہے کہ یہ واقعہ جبی کریم ﷺ اللہ علیہ وسلم کی وفات کی اطلاع کا مقدمہ تھا اور شکر گزاروں ہیں جنہوں نے نعمتوں کی تدریکی اور یہ کریم ﷺ اللہ علیہ وسلم کی وفات کی تابعیت قدم رہے اور راہ فرار اختیار نہیں کی۔

پھر مسلمانوں کو توبیخ کی کہ اگر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فوت ہو جائیں یا قتل ہو جائیں تو انہیں فرار نہیں ہونا چاہیے، بلکہ ان پر واجب ہے کہ اس کے دین اور توحید پر قائم رہیں اور اسی پر مرس۔ ہر جان دار کو بہر حال موت آتی ہے۔ حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو ہیشہ رہنے کے لئے مبعوث نہیں

فرمایا۔ اسی طرح بہت سے انبیاء اور ان کے متبیین قتل کئے جا پکے ہیں، لیکن ان کے متبیین میں کوئی سستی یا کمزوری نہیں پیدا ہوئی بلکہ انہوں نے جام شادت کو بڑے ذوق و شوق سے نوش کر لیا۔

پھر اللہ تعالیٰ نے ان اسباب کا ذکر فرمایا جن سے انبیاء کرام اور ان کی قوموں کو فتح و کامیابی حاصل ہوئی۔ وہ تھا ان کا اعتراف قصور اور توبہ و استغفار اور ثابتت قدی اور نصرت و مدد کے لئے دعائیں اور آہ و زاری، چنانچہ ارشاد ہے :

﴿ وَمَا كَانَ قَوْلَهُمْ إِلَّا أَنْ قَاتَلُوا رَبِّنَا أَغْفِرْ لَنَا دُّنْبُنَا وَإِسْرَافُنَا فِي أَمْرِنَا وَثَبَّتْ أَفْدَامَنَا وَأَنْصَرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾ [آل عمران: ۱۴۷]

ان کا صرف یہ کہنا تھا کہ اے اللہ ہمارے گناہ بخش دے۔ ہماری زیادتیوں کو معاف فرمادے۔ ہمیں ثابت قدم رکھ، اور کافروں کے مقابلہ میں ہماری مدد فرمادے۔

انہیں یہ معلوم ہو گیا تھا کہ گناہوں کی وجہ سے دشمنوں کو غلبہ حاصل ہوتا ہے اور انہی سے شیطان انسانوں کو بہکاتا ہے اور نکلست سے دوچار کرتا ہے۔

گناہوں میں سے بعض گناہ حقوق میں قدرے کو تھیوں سے ہوتے ہیں اور بعض گناہ حدود سے تجاوز کرنے سے صادر ہوتے ہیں، اور فتح و مدد کا دار و مدار اطاعت و فرماتبداری پر ہے۔ اس وجہ سے لوگوں نے ایک طرف گناہوں سے توبہ و استغفار کیا، اور دوسری طرف ثابتت قدی اور مدد و نصرت کی دعا کی، کیونکہ اس کے بغیر کامیابی ممکن نہیں۔ اس طرح انہوں نے دونوں جانبیوں کی رعایت کی۔ ایک جانب توحید و اثابت کا جو مدد و نصرت کا مقتضی ہے، اور دوسری جانب مدد کی رکاوٹ کو دور کرنے کے لئے، یعنی گناہ و اسراف سے توبہ و استغفار۔

پھر اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو ان کے دشمن منافقین اور کفار کی تابع داری سے منع فرمایا کیونکہ وہ اگر ایسا کرتے ہیں تو دنیا و آخرت دونوں جگہ خسارہ میں رہیں گے۔ اس میں اشارہ ہے کہ منافقین نے احمد کی کامیابی کے بعد کفار کی پوری تابع داری اختیار کر لی تھی۔ پھر اللہ تعالیٰ نے بتایا کہ وہ مومنوں کا مولیٰ اور بہترین مددگار ہے۔ جس نے اس ذات پاک سے محبت کی وہی کامیاب ہو گا۔

اس کے بعد اللہ تعالیٰ نے واضح فرمایا کہ وہ کفار اور دشمنان اسلام کے دلوں میں رعب و ہیبت مسلط کر دے گا جس کی وجہ سے انہیں حملہ کی جرأت و ہمت نہ ہوگی اور ایسا ان کے شرک و کفر کی وجہ سے ہو گا اور جس مسلمان کا ایمان شرک و کفر کی آمیزش سے پاک و صاف ہو گا وہ امن و سلامتی و ہدایت سے

ہمکنار ہو گا۔

مزید فرماتا ہے کہ فتح و نصرت کا وعدہ سچا ہے۔ اگر وہ طاعت اور فرمانبرداری پر گامزن رہے تو مدد و نصرت کا سلسلہ جاری رہے گا اور فتح و کامیابی ان کے قدم چوئے گی۔ اگر انہوں نے اطاعت چھوڑ دی تو مدد و نصرت بھی منقطع ہو جائے گی اور آزمائش کے طور پر ان کے دشمن مسلط ہو جائیں گے مگر انہیں معصیت و گناہ کا انجام معلوم ہو جائے۔ اس کے بعد یہ بھی بتا دیا کہ یہ ساری لغزشیں خدا نے معاف فرمادیں وہ مومنین پر بڑا فضل کرنے والا ہے۔

حضرت حسن رضی اللہ عنہ سے پوچھا گیا کہ دشمنوں کو مسلط کرنے کے بعد معافی کے کیا معنی؟ انہوں نے جواب دیا کہ اگر اللہ تعالیٰ کی معافی نہ ہوتی تو دشمن مسلمانوں کو نیست و نابود کر دیتے لیکن یہ عفو اللہ کا ہی کرشمہ تھا کہ مسلمانوں کو جز سے ختم کرنے پر دشمنوں کے عزم و اتفاق کے بعد بھی اللہ تعالیٰ نے انہیں روک دیا۔

پھر اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو اس وقت کا منظر یاد دلایا جب وہ پہاڑ کی طرف چڑھتے ہوئے بھاگ رہے تھے۔ اپنے نبی صلی اللہ علیہ وسلم اور ان کے صحابہ کی طرف مڑ کر دیکھتے نہیں تھے۔ حالانکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم ان کو چیچھے سے پکار پکار کر یہ فرار ہے تھے، اے اللہ کے بندوں میں رسول اللہ یہاں ہو رہا۔ اس فرار کے نتیجہ میں اللہ تعالیٰ نے انہیں یہکے بعد دیگرے آزمائشوں سے دوچار کیا، اور ان پر رنج و غم کے پہاڑ ٹوٹ پڑے۔ ایک رنج تو فرار کا، دوسرا شیطان کے اس نفرے کا کہ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم قتل کر دیئے گئے۔

بعض علماء نے ”غم۔ غم“ یہکے بعد دیگرے کی تفسیریہ کی ہے کہ انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو فرار ہو کر رنج و غم میں بیٹلا کیا تھا۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے انہیں رنج و غم میں بیٹلا کیا، لیکن پہلی تفسیر چند دلائل کی وجہ سے زیادہ مناسب ہے۔

اول یہ کہ اللہ تعالیٰ کا یہ قول کہ ”لکنی لا تأسوا“ یعنی ہاکہ تم غم نہ کرو، اس میں غم کے بعد غم کی حکمت پر تنبیہ ہے یعنی اس غم کو بھلا دنایا جو فتح کے بجائے شکست حاصل ہونے سے پیدا ہوا تھا اور یہ چیز اس غم سے حاصل ہو سکتی ہے جس کے بعد دوسرا غم ہو۔

دوم یہ کہ یہ تشریع حقیقت کے مطابق ہے، کیونکہ مسلمانوں کو ایک تම غیمت سے محرومی کا رنج و غم تھا دوسرے شکست سے دوچار ہونے اور قتل و زخم کھانے کا، مزید براں نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کی

خرفقات کا اور دشمنوں کے اچانک پہاڑ کی طرف سے حملہ آور ہونے کا۔ اس لئے یہاں پر خاص طور پر دو غم مراد نہیں ہیں بلکہ پہ درپے آزمائشوں سے دوچار ہونا ہے۔

سوم یہ کہ اللہ تعالیٰ کا قول "غم" اجر و ثواب کا حملہ ہے نہ کہ ثواب کی جزا ہے تو معنی یہ ہوتے کہ تمہیں ایک غم سے متصل دوسرا غم دیا، کیوں کہ تم نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو چھوڑ کر فرار ہوئے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے اس حکم کی کہ "اس سورچے پر جسے رہیں" کی خلاف ورزی کی آپسی اختلافات کا شکار ہوئے اور بزدلی و مایوسی کا مظاہرہ کیا۔ اور ان میں ہر فعل ایک قسم کے غم کا موجب و سبب ثابت ہوا۔

مزید اللہ تعالیٰ کا مسلمانوں پر یہ فضل و کرم رہا کہ طبیعتوں میں بعض وہ صفات یہں جو کہ مدد و نصرت کے لئے مانع بنتی ہیں، ان کو جبڑی طور پر کچھ اسباب پیدا کر کے خارج فرمادیا جو بظاہر ناخوشنگوار تھے اور اس سے مسلمانوں کو بخوبی علم ہوا کہ توبہ و استغفار کرنا، ان صفات سے بچنا، انتہائی ضروری ہے جیسا کہ کبھی کبھی بعض بیماریوں کی وجہ سے جسم کو صحت و قوت حاصل ہو جاتی ہے۔

پھر اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں پر مزید رحم و کرم فرمایا۔ ان پر اونچے طاری کر کے اس غم کو دور فرمادیا اور یہ اونچے جنگ میں کامیابی کی علامت ہے۔ یہ غزوہ بدر میں بھی طاری ہوئی تھی، اور اللہ تعالیٰ نے یہ بتایا کہ بعض لوگوں پر یہ نیند نہیں طاری ہوئی کیونکہ انہیں اسلام، نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام کے علاوہ اپنی جانوں کا خم کھائے ہوئے تھا اور اللہ تعالیٰ کے بارے میں جاہانہ بد گمانیاں رکھتے تھے۔

اس بد گمانی کی تفسیر علماء نے یہ کی ہے کہ وہ لوگ یہ سمجھتے تھے کہ اللہ تعالیٰ اپنے رسول کی مدد نہیں کرے گا، اور آپ کی جدوجہد کمزور ہو جائے گی، اور یہ بھی سوچتے تھے کہ جو کچھ ہوا وہ قضاء و قدر اللہ سے نہیں ہوا اور اس میں کوئی حکمت بھی نہیں۔

چنانچہ اس سے یہ نتیجہ نکلا کہ وہ لوگ قضاء و قدر، حکمت اللہ اور دین اللہ کے غلبہ کے منکر تھے۔ یہی وہ بد گمانی ہے جس کا مشرکین اور منافقین عقیدہ رکھتے تھے جس کا ذکر سورہ فتح میں ہے۔ ایسے خیالات کو بد گمانی سے اس لئے تعبیر کیا گیا کہ کیونکہ ایسا عقیدہ اللہ تعالیٰ کی ذات و صفات، اسماء اور اس کی حکمت و حمد اور اسکی رو بہت و الوہیت اور اسکے وعدوں کے پے ہونے کے متعلق رکھنا شایان شان نہیں ہے۔

اس لئے جو شخص یہ عقیدہ رکھے کہ اللہ تعالیٰ اپنے رسولوں کے دین کو غالب نہیں کرے گا اور باطل کو حق پر غلبہ دے گا جس سے حق کمزور پڑ جائے گا جس کے نتیجہ میں وہ اٹھنے کے گا تو اس کی یہ

سچ بدقیقی ہوگی۔ اگر کوئی اس طرح کے کام میں تقدیر اللہ کا انکار کرے تو وہ اللہ تعالیٰ کی قدرت و ملکت کا مکر ہے اور جو اس میں اس کی حکمت کا انکار کرے جس پر وہ حمد کا مستحق ہے اور یہ سمجھے کہ اس کا کام حکمت اللہ سے خالی صرف میشست ہے تو یہ کفار کا گمان ہے اور کفار کے لئے جنم کی خرابی و تباہی ہے۔ بہت سے لوگ اللہ تعالیٰ کی شان میں بدگمانیاں رکھتے ہیں خصوصاً ان چیزوں میں جو قضاء و قدرے سے متعلق ہوتی ہیں، اور اس سے وہی شخص حفظ رہ سکتا ہے جو اللہ تعالیٰ کی ذات و صفات اور اس کی حمد و حکمت پر پورا ایمان و یقین رکھتا ہو، اور جو شخص اللہ تعالیٰ کی رحمتوں سے مایوس ہوا وہ بھی بدگمانی کا شکار ہوا اور جس نے یہ عقیدہ رکھا کہ اللہ تعالیٰ نیکو کار کو عذاب دے سکتا ہے اور اس کے اور دشمن کے درمیان یکساں معاملہ کر سکتا ہے وہ بھی اللہ تعالیٰ کے ساتھ بر اگمان رکھتا ہے۔

جس نے یہ خیال کیا کہ اس نے مخلوق کو امر و نہی کا پابند نہیں بنایا ہے اور ان کو کسی عمل پر ثواب و عذاب نہیں دے گا اور جس میں وہ اختلاف کریں اس میں اپنا حکم و فیصلہ بیان نہیں کرے گا، وہ بھی بدگمانی کا شکار ہوا۔

اسی طرح یہ عقیدہ رکھنا کہ اللہ تعالیٰ بغیر سبب کے عمل صالح کو صالح کر دے گا۔ بغیر گناہ کئے سزا دے گا اور دشمنوں کی مجازات کے ذریعہ مدد فرمائے گا۔ جن کے ذریعہ انبیاء کرام کی تائید ہوتی تھی اور اس کا ہر کام اچھا ہے خواہ ساری عمر عبادت کرنے والے کو دوزخ میں ڈال دے اور ہمیشہ معصیت کرنے والے پر انعام و اکرام کرے۔ دونوں حسن میں بر ابر ہیں۔ کسی ایک کام کا محل ہوتا بغیر کچی خبر کے معلوم نہیں ہو سکتا۔ عقل ایک کے حق اور دوسرے کے حسن کا فیصلہ نہیں کر سکتی۔ اسی طرح جو شخص یہ سوچے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی ذات و صفات اور افعال کے بارے میں ایسی چیزوں کے ذریعہ خبر دی ہے جو باطل ہیں اور حق کو چھوڑ دیا ہے اور اس کی خبر دینے کے بجائے اس کی طرف اشارہ کر دیا ہے اور تشبیہ اور باطل کے ذریعہ تصریح کی ہے اور یہ چاہا کہ مخلوق اس کے کلام کی تحریف میں ذہنی کاؤش سے کام لے اور اسماء و صفات کی معرفت کے بارے میں کتاب اللہ کی جگہ انسان عقول پر اعتقاد کرے بلکہ یہ چاہا کہ انسان اس کے کلام کو اپنی معروف زبان پر نہ محول کریں حالانکہ اسے حق کو واضح کرنے اور ان الفاظ کو دور کرنے پر قدرت ہے جن سے لوگ باطل عقیدے میں پڑ جاتے ہیں۔

اسی طرح جو یہ سمجھے کہ اللہ اور رسول کے سوا اس نے اور اسکے پیش روؤں نے حق کو واضح کیا ہے اور بدایت و رہنمائی اُنہی کے کلام میں ہے اور کلام اللہ کے ظاہری معنی سے گمراہی کے علاوہ کچھ اور

حاصل نہیں، تو ایسا سوچنے والے تمام لوگ اللہ کے ساتھ بدترین گمان رکھتے ہیں اور ایسا گمان دور چالیت کا گمان ہے۔

جو یہ گمان رکھے کہ اللہ تعالیٰ کی کائنات میں ایسی بھی چیزوں ہیں جسے وہ نہیں چاہتا اور جس کی ایجاد و تکوین پر وہ قادر نہیں ہے تو یہ بھی اللہ تعالیٰ کے ساتھ بدگمانی ہے۔ اور جس نے یہ عقیدہ رکھا کہ اللہ تعالیٰ ازل سے ابد تک معلول ہے اور افعال پر قدرت نہیں رکھتا پھر بعد میں اس پر قادر ہو جاتا ہے، اور یہ کہ وہ نہ سنتا ہے اور نہ دیکھتا ہے اور نہ مخلوقات کا علم رکھتا ہے تو یہ بھی بدگمانی کا مرٹکب ہے اور جس نے یہ عقیدہ رکھا کہ اللہ تعالیٰ نہ ارادہ فرماتا ہے اور نہ کلام سے متصف ہے اور نہ اس نے کلام کیا اور نہ کرے گا اور نہ حکم دیا اور نہ منع کیا تو اس نے بھی بدگمانی کی۔

جس نے یہ عقیدہ رکھا کہ اللہ تعالیٰ آسمانوں کے اوپر عرش پر مخلوق سے جدا نہیں ہے اور تمام مقامات کی نسبت اس کے حق میں برابر ہے اور جو سبحان ربی الاعلیٰ کی طرح سبحان ربی الا سفل کے تو یہ بدترین گمان ہے۔

جس نے یہ خیال کیا کہ کفر اور فتن و معصیت کو اسی طرح پسند کرتا ہے جس طرح اطاعت و عبادت کو تو اس نے بھی بدگمانی کی۔ اور جس نے یہ سمجھا کہ وہ نہ تو پسند کرتا ہے نہ راضی ہوتا ہے، نہ ناراض ہوتا ہے نہ دوست رکھتا ہے نہ دشمن سمجھتا ہے، نہ کسی سے قریب ہوتا ہے نہ کسی کو قریب کرتا ہے، تو یہ سب بھی اللہ تعالیٰ کے ساتھ بدگمانی ہے اور یہ سمجھنا کہ اللہ تعالیٰ دو مفتاد چیزوں کے درمیان برابری کرے گا، یا دو برابر چیزوں کے درمیان تفہیق کرے گا یا ایک کبیرہ گناہ سے تمام عمر کی نیکیوں کو ضائع کر کے گناہ کے مرٹکب کو یہ شہ کے لئے جنم میں ڈال دے گا تو یہ بھی بدگمانی ہے۔ قصہ کوتاہ یہ کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی ذات یا اس کے رسول نے جن صفات سے اسے متصف کیا ہے، ان کے خلاف عقیدہ رکھنا یا ان کو معلول گردانا بدگمانی ہے۔

اس طرح اگر کوئی یہ عقیدہ رکھے اس کا لڑکا ہے یا شریک ہے یا بغیر اس کی اجازت کے کوئی سفارشی ہے یا اس کے اور مخلوق کے درمیان پچھہ و سماں ہیں جو ضرورتوں کو اس تک پہنچاتے ہیں یا اس کے پاس کے انعامات اطاعت کی طرح معصیت سے بھی حاصل ہو سکتے ہیں، یا جب اس کی رضا کے لئے کوئی چیز چھوڑ دی جاتی تو وہ اس سے بہتر عوض نہیں دیتا یا محض چاہئے پر وہ بلا سبب بندے کو سزادتا ہے یا اچی رغبت و خوف کے باوجود بندے کو نامراد بنا دتا ہے یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر دشمنوں کو مسلط کر

وہتا ہے یا آپ کی وفات کے بعد لوگوں نے خود رائی سے کام لے کر اہل بیت پر ظلم و زیادتی کی اور ان کے کسی گناہ کے بغیر اللہ اور اہل بیت کے دشمنوں کو غلبہ حاصل ہو گیا لیکن ان کی کوئی مدد نہ کر سکا۔ پھر ان ہی دشمنوں کو جنہوں نے آپ کے دین میں تبدیلی کر دی تھی قبر میں آپ کا ہم خواب بنادیا جماں امت آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ساتھ ان پر بھی سلام بھیجتی ہے۔

تو یہ باطل عقائد اور بد گمانیاں وہ شخص رکھتا ہے جو یا تو کافر ہے یا بد عقیقی اور لوگوں میں ایک بڑی تعداد الاماشاء اللہ اس طرح کی بد عقیدگی اور بد گمانی کی شکار ہے، اور بڑی تلاش و جستجو کے بعد ہی اس کا علم ہوتا ہے ورنہ تو احساس تک نہیں ہو پاتا۔ اس لئے ہر شخص اپنے آپ کا جائزہ لے اور محاسبہ کرے کیا وہ اس بیماری سے محفوظ ہے بقول شاعر :

اگر محفوظ ہو تو بڑی بلاسے محفوظ ہو۔ لیکن میرا خیال ہے کہ محفوظ نہ ہو گے۔

اس لئے ہر عاقل شخص کو اپنا محاسبہ کرنا چاہیے اور اللہ تعالیٰ سے دعا و استغفار کرنا چاہیے کہ مذکورہ بالا بد گمانیوں سے محفوظ رکھے اور صحیح اسلامی عقیدہ کو اپنانے اور اس کے مطابق عمل صالح کی توفیق

وے۔

پھر اللہ تعالیٰ نے اس کلام کو بتایا جو ایسا گمان رکھنے والوں کے باطل گمان سے صادر ہوا یعنی ان کا یہ کہنا کہ :

﴿هَلْ لَنَا مِنَ الْأَمْرِ مِنْ شَيْءٍ﴾ [آل عمران: ۱۵۴]

اس معاملہ میں ہمارا بھی کچھ ہے۔

مزید یہ کہنا کہ :

﴿لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ مَا فُتُنَا﴾ [آل عمران: ۱۵۴]

اگر معاملہ میں ہمارا کچھ ہوتا تو ہمیں یہاں قتل نہ کیا جاتا۔

اس قول سے وہ تقدیر ثابت نہیں کرنا چاہتے تھے۔ اگر ایسا ہوتا تو ان کی نہ موت نہ کی جاتی اور یہ جواب دینا مناسب نہ ہوتا کہ :

﴿فَلِإِنَّ الْأَمْرَ كَلِهِ اللَّهُ﴾ [آل عمران: ۱۵۴]

آپ فرمادیجیے کہ معاملہ پورا اللہ کے ہاتھ میں ہے۔

ان کا خیال تھا کہ اگر معاملہ ان کے ہاتھ میں ہوتا تو وہ قتل نہیں کئے جاتے تو مذکورہ آیت سے

ان کی مکتدیب کی گئی اور واضح کیا گیا کہ وہی ہوتا ہے جو منظور خدا ہوتا ہے۔

اگر تقدیر میں قتل کیا جانا لکھا ہے تو گھر میں بیٹھا شخص بھی میدان جنگ میں ضرور پہنچے گا اور قتل کیا جائے گا۔

اس میں فرقہ قدریہ کی واضح طور پر تروید ہوتی ہے۔

پھر اس تقدیر میں اللہ تعالیٰ نے ایک دوسری حکمت کا ذکر فرمایا ہے یعنی ان کے دلوں میں چھپے ہوئے ایمان یا نفاق کا امتحان جس سے مومن کے ایمان میں اضافہ ہوتا ہے۔ منافقین کی باطنی کیفیات ظاہر ہو جاتی ہیں۔

پھر اللہ تعالیٰ نے ایک اور دوسری حکمت کا ذکر کیا ہے یعنی مونموں کے دل کی صفائی اور پاکیزگی کیونکہ دلوں پر نفسانی خواہشات اور فطری و مزاجی آزادی، شیطانی مکرو فریب اور رسم و رواج کے غلبہ کی وجہ سے ایسے اثرات پیدا ہو جاتے ہیں جو ایمان و یقین کے منافی ہوتے ہیں۔ اگر دلوں کو ہیشہ عافیت حاصل رہے تو ان سب کے برعے اثرات سے محفوظ نہیں رہ سکتے۔ اسلئے انسانوں کیلئے بربادی رحم و کرم اس طرح کی ٹکست اور تاکامی بسا اوقات تاگزیر ہو جاتی ہے تاکہ ان کی قدرے اصلاح ہو سکے اور یہ بھی ایک طرح کی مدد اور نصرت ہے۔

پھر اللہ تعالیٰ نے ان پچ مسلمانوں کا ذکر کیا جو میدان جنگ سے بھاگ آئے تھے اور ان کا یہ فعل گناہوں کی وجہ سے تھا اور شیطان ایسے اعمال کی وجہ سے انسیں پھسلاتا تھا ہے جو کہ دشمن کی قوت میں اضافہ کا سبب بنتا ہے کیونکہ اعمال کے اثرات اچھے اور بردے دونوں ہوتے ہیں۔ اگر انسان ایسے دشمن کے مقابلہ میں راہ فرار انتیار کر لے جس کا مقابلہ کر سکتا تھا تو یہ برعے اعمال کے اثرات و نتائج سے ہوا ہے۔ پھر اللہ تعالیٰ نے بتایا کہ مسلمانوں کو معاف کر دیا گیا، کیونکہ وہ میدان جنگ سے کسی شک کی نبیا پر نہیں بھاگے تھے، بلکہ ایک عارضی سبب سے ایسا ہو گیا تھا مزید بتایا کہ جو کچھ ہوا وہ ان کی شامت اعمال تھی۔

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿أَوَلَمَّا أَصَبْتُكُمْ مُّصِيبَةً قَدْ أَصَبَّتُمْ مُّثْنِيَّا﴾ [آل عمران: ۱۶۵]

کیا جب تمہیں کچھ تکلیف پہنچی جس سے دگنی تم ان کو پہنچا چکے تھے۔

اس مضمون کو کسی سورتوں میں مزید وضاحت سے ذکر کیا گیا ہے۔ چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے :

﴿وَمَا أَصَبَّكُم مِّنْ مُّصِيبَةٍ فَمَا كَسِبُكُمْ أَيْدِيْكُمْ وَيَعْفُوْعَنْ كَثِيرٍ﴾

[الشوری: ۳۰]

جو کچھ تم کو مصیبہ پہنچی ہے سب تمہارے اعمال کا نتیجہ ہے اور بہت سے قصور معاف کر دیتا ہے  
دوسری جگہ ارشاد ہے :

﴿مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسْنَةٍ فَقَرِّبْ لِلَّهِ وَمَا أَصَابَكَ مِنْ سَيْئَةٍ فَنَفْسِكَ﴾ [النساء: ۷۹]

جو بھلائی تم کو پہنچی ہے وہ اللہ کی میریانی سے ہے اور جو تکلیف پہنچی ہے وہ تمہارے نفس سے ہے۔  
اس سے اس بات کا علم ہوا کہ نعمتوں کا حصول اس کے محض فضل و کرم کا نتیجہ ہے اور مصیبتوں کا  
نزول اس کے عدل و انصاف کا تقاضہ ہے پھر آیت کو اس جملہ پر ختم فرمایا :

﴿إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدِيرٌ﴾ [آل عمران: ۱۶۵]

اللہ تعالیٰ ہر چیز پر قدرت رکھتا ہے۔

اس بات کی طرف اشارہ کیا کہ عدل کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی قدرت بہت عام ہے۔ اس سے تقدیر اور  
اسباب دونوں کا اثبات ہو گیا اور یہ بھی معلوم ہوا کہ سب بندوں کی طرف اور قدرت عامہ اللہ تعالیٰ کی  
طرف منسوب ہے۔ پہلی چیز سے فرقہ جبریہ کی تردید ہو گئی اور دوسری بات سے فرقہ قدریہ کی تردید ہو گئی۔

اسی طرح کامضمون اس آیت میں مذکور ہے :

﴿لِمَن شَاءَ مِنْكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ ۝ وَمَا نَشَاءُ وَنَ إِلَّا أَن يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ﴾

[التكویر: ۲۸، ۲۹]

اس کے لئے جو راہ راست پر سیدھا چلنا چاہے اور تم چاہ کر کامیابی حاصل نہیں کر سکتے مگر جس  
وقت خدا ہی چاہے جو سارے جہاں کا پرو رکار ہے۔

اس آیت میں قدرت کا ذکر کرنے میں یہ لطیف نکتہ ہے کہ یہ معاملہ اللہ تعالیٰ ہی کے ہاتھ میں ہے  
اس لئے ان امور کی وضاحت سوائے اللہ تعالیٰ کے اور کوئی نہیں کر سکتا۔ اسی بات کو ایک دوسری آیت  
میں اس طرح واضح فرمایا ہے :

﴿وَمَا أَصَبَّكُمْ يَوْمَ الْتَّقْوَى لِجَمِيعِ الْعَالَمِينَ فِي إِيَّادِنَ اللَّهِ﴾ [آل عمران: ۱۶۶]

اور جو تکلیف تم کو دو لکھتوں کے مقابلہ کے دن پہنچی وہ بھی اللہ کے حکم سے تھی۔

اور اس اجازت سے تکونی و تقدیری اذن مراد ہے۔

پھر اللہ تعالیٰ نے تقدیر کی حکمت میں یہ بتایا کہ علامیہ طور پر مومنین اور منافقین میں فرق ظاہر ہو سکے اور لوگوں کو ان کی معرفت ہو جائے چنانچہ منافقین نے جن کے دل میں شک و شبہات تھے اپنی زبان سے ان کا اظہار کیا اور مسلمانوں نے اسے سنا اور اللہ تعالیٰ کی اس پر تکیر بھی سنی تو انہیں اس کا انعام بھی معلوم ہو گیا۔

ان مذکورہ تفصیلات کے بعد ہم بخوبی اندازہ کر سکتے ہیں کہ اس غزوہ میں ترقی حکمتیں، نعمتیں، نسیحتیں اور ہدایتیں پوشیدہ ہیں۔ پھر اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو شداء کے سلسلہ میں بڑی خوش اسلوبی سے تسلی و تکین دی :

﴿ وَلَا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتْلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاءً ﴾ [آل عمران: ١٦٩]

اللہ کی راہ میں قتل کے جانے والوں کو مردہ نہ خیال کرو بلکہ وہ زندہ ہیں۔

ان آیات میں اللہ تعالیٰ نے شداء کے لئے داعی زندگی، قرب خداوندی، مسلسل رزق کی فراہمی، غیر معمولی نعمتوں کے حصول کے بعد ان کی فرحت و رضاۓ الہی اور جو مسلمان بھائی ابھی ان سے نہیں جاتے ان سے مل کر ان کی خوشی کا انتہام ہوتا مزید براں ان پر نعمتوں اور انعام و اکرام کی تجدید سے ان مذکورہ چیزوں کا تذکرہ فرمایا ہے۔

پھر اللہ تعالیٰ نے اس آزمائش کے مقابلہ میں غیر معمولی نعمت کا ذکر کیا ہے جس کے حصول کے بعد بڑی سے بڑی مصیبت آزمائش لاشی نظر آتی ہے۔ وہ بعثت نبوی کی نعمت ہے۔ اگر اس کے عظیم فوائد پر غور کیا جائے تو یہ سب مصیبیں انتہائی معمولی نظر آتی ہیں۔ مزید اللہ تعالیٰ نے واضح فرمایا کہ ان آزمائشوں کے سبب خود مسلمان تھے اس لئے ان کو ان اسباب سے پرہیز کرنا چاہیے اور یہ سب قضاء و قدر سے نازل ہوئی تھی۔ اس لئے ہمیشہ ان کو خداۓ وحدہ لا شریک لہ پر بھروسہ کرنا چاہیے اور ان حکمتوں کو اس لئے ذکر فرمادیا تاکہ اس کی تقدیر پر ایمان اور حکمتوں پر یقین رکھیں اور اس سے بدگمان نہ ہوں، اور اس کے اماء حسنہ اور صفات علیا کے ذریعہ اس کی معرفت اور بصیرت حاصل کریں۔

پھر تسلی و تکین دینے کے طور پر یہ فرمایا کہ اگر مسلمان نصرت اور غنیمت سے محروم ہو گئے ہیں تو اس کے عوض بڑی نعمتیں ملی ہیں۔ پھر آخر میں شداء کے متعلق تسلی دی ہے کہ ان پر غم نہ کریں بلکہ خود بھی شوق شہادت کا جذبہ پیدا کریں۔ فَالْحَمْدُ لِلّهِ عَلَى ذَلِكَ۔

## فصل (۱۷)

### حراء الاسد کا واقعہ

جب جنگ احمد ختم ہو گئی اور مشرکین کمہ واپس لوٹ گئے تو مسلمانوں میں یہ افواہ پھیل گئی کہ مشرکین دوبارہ حملہ کا ارادہ کر رہے ہیں۔ یہ خبر ان پر بے حد گرائی گذری چنانچہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علی ابن ابی طالب رضی اللہ عنہ سے فرمایا کہ ان کا تعاقب کرو اور دیکھو کہ وہ کیا کر رہے ہیں اور کیا ارادہ رکھتے ہیں اگر وہ گھوڑوں کو چھوڑ کر اونٹوں پر سوار ہوں تو اس کا مطلب ہے کہ مکہ جا رہے ہیں اور اگر وہ گھوڑوں پر سوار ہیں اور اونٹوں کو روانہ کر رکھے ہیں تو اس کا مطلب ہے کہ مدینہ کا ارادہ رکھتے ہیں تو قسم ہے اس ذات پاک کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے اگر وہ مدینہ کا ارادہ رکھتے ہوں گے تو میں آگے بڑھ کر ان سے مقابلہ کروں گا۔ حضرت علی فرماتے ہیں کہ میں ان کے تعاقب میں نکلا کہ دیکھوں کہ وہ کیا کر رہے ہیں۔ جانے پر اندازہ ہوا کہ وہ گھوڑوں کو چھوڑ کر اونٹوں پر سوار ہو کر کہ واپسی کا ارادہ رکھتے ہیں۔

جب مشرکین کمہ واپسی کا ارادہ کر کے نکلنے لگے تو ابوسفیان نے کہا کہ اب ہمارا اور تمہارا وعدہ اگلے سال بدر کے مقام پر ملاقات کا ہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ کہ دو کہ ہاں ضور میں گے۔ ابھی وہ راستے ہی میں تھے کہ آپس میں ایک دوسرے کو بر ایجاد کرنے لگے اور کہنے لگے کہ ہم نے ان کا زور توڑ دیا ہے لیکن ہم نے ان کو ایسے چھوڑ دیا ہے۔ وہ دوبارہ اپنی قوت اکھا کر لیں گے۔ اس لئے ہمیں لوٹ کر ان کا خاتمه کرونا چاہیے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو جب اس کی اطلاع ہوئی تو لوگوں میں یہ اعلان فرمایا کہ وہ جہاد کے لئے تیار ہو جائیں اور وہی لوگ تکلیں جو غزوہ احمد میں شریک ہوئے تھے، چنانچہ لوگوں نے اس ند پر باوجود شکست ہونے کے لبیک کہا۔ صرف حضرت جابر رضی اللہ عنہ اپنے والد کی حالت کی وجہ سے اجازت چاہی تو انسیں نہ جانے کی اجازت مرحمت فرمادی۔ اس طرح صحابہ کرام چل کر مقام حراء الاسد پہنچے۔

اس موقع پر ابوسفیان نے مدینہ جانے والے ایک مشرک سے کہا کہ اگر تم محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کو ہمارا ایک پیغام پہنچا دو تو میں تم کو مکہ واپسی پر ایک سواری کے وزن کے بقدر سکنکش ہوں گا تو اس نے کہا کہ ضرور۔ ابوسفیان نے کہا کہ کہہ دینا کہ ہم نے مسلمانوں پر بھرپور حملہ کا پلان بنایا ہے تاکہ ان کو نیست و نابود کر دیں۔ جب مسلمانوں کو یہ پیغام پہنچا تو وہ بے ساختہ کہا اٹھے :

« حَسْبَنَا اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ ۝ فَانْقَلِبُوا بِنِعْمَةِ مِنَ اللَّهِ وَفَضْلِ لَمْ يَمْسَسْهُمْ سُوءٌ ۝ وَأَتَبْعَثُوا رِضْوَانَ اللَّهِ وَاللَّهُ ذُو فَضْلٍ عَظِيمٍ ۝ » [آل عمران: ۱۷۴، ۱۷۳]

اللہ ہم کو کافی ہے اور وہ اچھا کار ساز ہے۔ پھر وہ خدا کی نعمت اور فضل کے ساتھ واپس آئے، ان کو کچھ بھی ضرر نہ پہنچا اور اللہ کی مرضی پر چلے اور اللہ پر بڑے فضل والا ہے۔

غزوہ احمد مہ شوال سنہ ۳ ہجری میں پیش آیا، جیسا کہ مذکور ہو چکا ہے۔ اس کے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مدینہ تشریف لے آئے اور سال کے بقیہ میں وہیں ٹھہرے۔ جب محرم کا چاند طلوع ہوا تو آپ کو اطلاع ہوئی کہ خریلہ کے دونوں لڑکے طیہہ و سلمہ اپنی قوم کے ہمراہ بنی اسد کو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے خلاف جنگ پر ابھار رہے ہیں۔ یہ سن کر آپ نے حضرت ابو سلمہ کو ذریعہ سو افراد کے کر ان کی سرکوبی کے لئے بھیجا۔ جب یہ سرفوشوں کی جماعت ان کے علاقہ میں پہنچی تو انہیں ایک اونٹ اور کچھ بکریاں مال غنیمت کے طور پر ملیں اور یہ لوگ بغیر کسی مزاحمت کے مدینہ واپس آگئے۔

محرم کی پانچویں تاریخ کو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو معلوم ہوا کہ خالد بن سفیان حنلی جنگ کے ارادے سے لوگوں کو جمع کر رہا ہے، چنانچہ عبد اللہ بن انس کو اس کی طرف بھیجا، انہوں نے اسے قتل کیا۔

صرف کے مینے میں قبیلہ عضل اور فارہ سے ایک جماعت خدمت اندس میں حاضر ہوئی اور اپنے کو مسلمان ظاہر کیا اور درخواست کی کہ ان کے ہمراہ ان صحابہ کو بھیجا جائے جو عالم دین ہوں اور انہیں قرآن سکھائیں، چنانچہ آپ نے حضرت خیب سیمت چھ صحابہ کی ایک جماعت حضرت مرشد بن الی مرشد الغنوی کی سربراہی میں روانہ فرمادی، چنانچہ ان کو دھوکہ دے کر شہید کر دیا گیا۔

وَأَقْعَدَ بَيْرَ مَعُونَهُ :

اسی یعنی بھرت کے چوتھے سال صفر کے مینے میں بھر معونہ کا واقعہ پیش آیا۔

## غزوہ بنو نضیر :

پھر ربيع الاول میں غزوہ بنو نضیر پیش آیا۔ امام زہری کا خیال ہے کہ یہ غزوہ بدر کے چھ ماہ بعد پیش آیا تھا، لیکن یہ ان کا تسامح یا غلطی ہے، کیوں کہ یہ یقینی طور پر ثابت ہے کہ یہ غزوہ احمد کے بعد پیش آیا تھا۔ بدر کے بعد غزوہ قیتلانع پیش آیا تھا۔ اسی طرح غزوہ قریش غزوہ خندق کے بعد اور خیبر حدیبیہ کے بعد، اس طرح یہود کے ساتھ کل چار غزوات پیش آئے۔

## غزوہ ذات الرقان :

پھر جمادی الاول میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے غزوہ ذات الرقان میں خود بنفس نفس حصہ لیا۔ یہ نجد کا غزوہ ہے، اور یہی غلطان کے ارادے سے نکلے۔ اس غزوہ میں آپ نے صلاۃ خوف ادا فرمائی۔ اس غزوے کے متعلق ابن اسحاق اور اہل سیر و مغازی کا یہ قول ہے اور اس کو لوگوں نے روایت بھی کیا ہے، لیکن یہ بہت مشکل سامنے ہے۔ بظاہر پہلی صلاۃ خوف آپ نے غزوہ عسفان میں پڑھی ہے، جیسا کہ تفہی کی صحیح حدیث میں ہے اور اس میں کوئی اختلاف نہیں ہے کہ غزوہ عسفان غزوہ خندق کے بعد پیش آیا اور آپ سے یہ بھی صحیح طور پر ثابت ہے کہ اس کو غزوہ ذات الرقان میں پڑھی ہے۔ جس سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ وہ خندق و عسفان کے بعد واقع ہوا تھا۔ اس کی تائید اس بات سے ہوتی ہے کہ حضرت ابو ہریرہ اور حضرت ابو موسیٰ رحمۃ اللہ علیہ رضی اللہ عنہیں کی روایت کے مطابق غزوہ ذات الرقان میں شریک تھے۔

## غزوہ بدر ہاشمیہ :

جب آئندہ سال شعبان کا مہینہ آیا اور ایک روایت کے مطابق ذوالقعدہ کا، تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ابو سفیان سے وعدہ کے مطابق ایک لٹکر لے کر نکلے۔ آخر بدر کے مقام پر پہنچے اور وہاں مشرکین کا انتظار کیا۔ ابو سفیان بھی مکے سے دو ہزار کا لٹکر لے کر نکلا اور ان کے ساتھ پانچ سو سوار تھے اور یہ جب مرا لہران پہنچ جو مکے سے ایک منزل کے فاصلہ پر ہے تو وہ لوگ کہنے لگے، یہ خیک سالی کا سال ہے، اس لئے مناسب ہے کہ ہم واپس لوٹ جائیں۔

## غزوہ دومنہ الجندل :

ربيع الاول سنہ 5 ہجری میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم دومنہ الجندل کی طرف نکلے۔ وہاں آباد قبیلوں کے مویشیوں پر حملہ ہوا، اور ان میں سے کچھ مال غنیمت کے طور پر ہاتھ لگے۔ اس حملہ کو سن کر

اہل قبیلہ دو مہینے الجندل بھاگ کھڑے ہوئے۔  
غزوہ مریمؒ :

یہ غزوہ ۵ مہینہ شعبان سنہ ۵ مجری میں واقعہ ہوا۔ وجہ یہ ہوئی کہ بنی مصلق کا سردار حارث بن ابی ضرار اپنے قبیلہ اور قرب و جوار کے عربوں کا ایک جم غیر لے کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے جنگ کرنے لگا۔

مدد نہ خبر پہنچی تو آپ نے پہلے حضرت بریدہ اسلامی کو بنی مصلق کی خبر لانے بھیجا۔ پھر آپ خود مسلمانوں کی ایک جمیعت کے ساتھ نکلے، جب مریمؒ نام مقام پر پہنچے تو حارث کی فوج خود بکوڈ منتشر ہو گئی، مگر آپ صلی اللہ علیہ وسلم اور مسلمانوں نے حملہ کیا اور قیدی اور ساز و سامان بطور غنیمت حاصل کئے۔

## فصل (۷۲)

### واقعہ افک

غزوہ مریم سے "افک" کا مشہور واقعہ بھی تعلق رکھتا ہے۔ جس کی حقیقت صرف اتنی تھی کہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا اس سفر میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے ہمراہ تھیں۔ واپسی پر جبکہ لٹکر ایک جگہ پراؤ ڈالے تھا، وہ استجواب کے لئے میدان میں گئیں۔ واپس آئیں تو معلوم ہوا کہ گلے کا ہار جو بہن سے عاریت لائی تھیں گم ہے۔ فوراً تلاش میں واپس ہو گئیں۔ اسی اثناء میں لٹکرنے کوچ کر دیا۔ جو لوگ ان کا کجاوہ اونٹ پر باندھا کرتے تھے انہوں نے جلدی میں کجاوہ اٹھا کے یہ سمجھتے ہوئے باندھ دیا کہ وہ اندر ہیں۔ یہ اس وقت کم سنی کی وجہ سے بست ہلکی پھٹکی تھیں، اس لئے انہیں کچھ محسوس نہ ہوا۔

حضرت صفوان بن المعتل لٹکر کے پیچھے پیچھے چلتے تھے کہ گری پڑی چیزیں اٹھالیں، ان کی نظر جب حضرت عائشہ پر پڑی تو اناہد کہ کر سکتے میں آگئے۔ وہ انہیں پوچھنے تھے کیونکہ پرہ شروع ہونے سے پہلے پارہا دیکھے چکے تھے۔ انہوں نے کچھ کہا نہیں، ادب سے اونٹ قریب لا کے بیٹھا دیا اور وہ سوار ہو گئیں۔ یہ خود مہار تھامے پیدل روانہ ہوئے یہاں تک کہ لٹکر سے آٹے۔ لوگوں نے یہ بات دیکھی تو اپنی اپنی سمجھ کے مطابق تاویلیں کرنے لگے۔ انہیں ابی متفاق کو معلوم ہوا تو فوراً تھمت لگا دی اور شریت دینے لگا۔

مددیہ میں افتراع پردازوں نے ہر طرف شور چاہا شروع کیا۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اول یا لکل خاموش رہے پھر صحابہ سے مشورہ فرمایا۔ حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اشارہ اطلاق کی صلاح دی کیونکہ معاملہ ملکوں کوچک تھا اور جگہ کے مقابلہ میں یقین کو ترجیح دینا مناسب ہے۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ کا مقصد یہ تھا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو اس رنج و غم سے نجات مل جائے جو لوگوں کی چھ میگوئیوں اور الزام سے لاحق ہوا تھا۔ لیکن حضرت اسامہ رضی اللہ عنہ نے اس کی مخالفت کی اور ساتھ ہی رکھنے کا مشورہ دیا کیوں کہ انہیں معلوم تھا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ان سے اور ان کے والد ماجد

حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ سے غیر معمولی محبت و تعلق رکھتے ہیں اور حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی عفت و عصمت اور تدین کا پورا یقین رکھتے ہیں اور یہ ممکن نہیں کہ اللہ تعالیٰ اپنے محبوب نبی کی شریک حیات اور اپنے صدقی کی لڑکی کو افتقاء پر داڑوں کے الزامات کے مصدق بنائے۔

اس واقعہ کے بعد کامل ایک ماہ تک وحی کا سلسلہ موقوف رہا مگر جب وحی آئی تو حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی براءت کے ساتھ آئی۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے جب براءت کی آیات پڑھیں تو حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ مرت سے اچھل پڑے اور صاحبزادی سے کہنے لگے انہوں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا شکریہ ادا کرو۔ اس وقت حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی خودداری اور جراءت قاتل ذکر ہے۔ انہوں نے جواب دیا، اللہ کی قسم! میں ان کا ہرگز شکریہ ادا نہ کروں گی۔ میں صرف اپنے اللہ کا شکریہ ادا کروں گی جس نے میری براءت نازل فرمائی۔ یہ جواب ان کی پاک دامنی، بلند ہمتی اور ثابت تدبی کی بستریں مثال ہے۔

جب وحی کے ذریعہ براءت ثابت ہو گئی تو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے تمثیل گانے والے لوگوں کو اسی درے لگوائے کیوں کہ تمثیل گانے کا جرم ثابت ہو گیا تھا۔

اس جگہ اگر یہ سوال کیا جائے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس مسئلہ میں قدرے توفہ و تحقیق سے کیوں کام لیا تو اس کا جواب یہ ہے کہ ایسا ان حکمتوں کے اظہار کے لئے تھا جو اللہ تعالیٰ نے اس واقعہ کے اندر پوشیدہ کر رکھی تھیں، اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور قیامت تک آنے والے آپ کے امیوں کے لئے بطور امتحان و آزمائش مقصود تھیں تاکہ کچھ لوگوں کو پست اور کچھ لوگوں کو بلند کیا جائے۔

آزمائش ہی کا تقاضا تھا کہ ایک ماہ تک وہی کا سلسلہ منقطع رہا اور پوری حکمت الہی کا ظہور عمل میں آیا۔ اس طرح مومنوں کے ایمان میں اضافہ اور عدل و حسن نظر پر ثابت قدمی میں زیادتی ہوئی، اور

منافقین اپنے نفاق و افتراء پر دادی پر مجھے رہے۔ اس طرح ان کے پوشیدہ ارادے بالکل نمایاں ہو گئے اور حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا اور ان کے والد ماجد کی شان عبودیت اور اللہ تعالیٰ کی نعمتیں ان پر تمام ہوئیں، کیونکہ انہوں نے اللہ کے حضور عاجزی و حاجتمندی کا اظہار کیا اور جھلوک سے کٹ کر خالق سے امید باندھی۔

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے اس موقع کا پورا حق اس وقت ادا کر دیا جب ان کے والدین نے فرمایا کہ انہوں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف جاؤ کہ اللہ تعالیٰ نے تمہاری براءت کی وجہ نازل فرمادی ہے، تو کہنے لگیں، اللہ کی قسم میں ان کی طرف خود نہ جاؤں گی اور میں صرف اللہ ہی کی حمد و شاء کروں گی کیونکہ اسی نے میری براءت نازل فرمائی ہے۔

اگر اللہ تعالیٰ فوری طور پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو اصل حقیقت سے مطلع فرمادتا تو یہ تمام امور اور حکمتیں فوت ہو جاتیں اور کسی کو کچھ معلوم نہ ہوتا۔ مزید اللہ تعالیٰ کی یہ بھی مشینت تھی کہ جو اس کے ہاں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کی زوجہ محترمہ رضی اللہ عنہا کا مرتبہ ہے، اسے ظاہر کرے اور خود نفس نہیں ان کا رفاع کرے، اور ان دشمنوں کی تردید کرے جو آپ کی طرف بے نیاد باشیں منسوب کر رہے ہیں۔

مزید یہ کہ اس افتراء و تھمت کا مقصد بھی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کو تکلیف دینا تھا جب کہ آپ کی زوجہ مطہرہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا پر الزام تھا۔ اس وقت ان کی پاک دامنی کے لئے خود آپ کی شہادت موزوں نہ تھی۔ آپ کو حضرت عائشہ کی براءت کا پورا یقین تھا اور دوسرے مومنوں سے زیادہ آپ کے پاس دلائل و قرائن تھے، لیکن کمال صبر و تحمل کی وجہ سے آپ خاموش رہے اور صبر و ثبات کا حق ادا فرمادیا اور اس کی عدمی الشال روایت قائم فرمادی اور جب حضرت عائشہ کی براءت کے سلسلہ میں وجہ نازل ہو گئی تو نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے سوائے عبد اللہ بن الی کے جس نے تھمت میں حصہ لیا تھا، کوڑے لگانے کا حکم فرمایا۔ تو علماء نے اس کے متعدد جوابات دیئے ہیں :

**پہلا جواب :** یہ ہے کہ حدود جاری ہونے سے گناہوں کا کفارہ ہو جاتا ہے لیکن چونکہ ابن الی منافق تھا، اس نے حدود کا مستحق نہیں بلکہ اس کے لئے دردناک عذاب کا وعدہ ہے۔

**دوسرا جواب :** یہ ہے کہ حدود اسلامیہ کا نفاذ تو اقرار سے ثابت ہوتا ہے یا گواہوں کی شہادت سے اور اس کے سلسلہ میں نہ تو کسی نے گواہی دی اور نہ اس نے خود اعتراف و اقرار کیا، کیونکہ اس کے گروہ

کے لوگ اس کے خلاف گواہی نہیں دے سکتے تھے اور وہ خود مسلمانوں کے سامنے اس طرح کی باتیں نہیں کرتا تھا اس لئے حد سے محفوظ رہا۔

تیرا جواب : یہ ہے کہ حد قذف میں یہ اصول ہے کہ جس پر تہمت لگائی جائے وہ تہمت لگانے والے پر حد جاری کرنے کا مطالبہ کرے اور حضرت عائشہ نے اس کا مطالبہ نہیں کیا تھا۔

چوتھا جواب : یہ ہے کہ بہنائے مصلحت اس پر حد نہیں جاری کی گئی جس طرح نفاق کے ظاہر ہو جانے کے بعد بھی قتل نہیں کیا گیا کیونکہ وہ اپنی قوم کا سردار تھا اور اس کی طرف سے فتنہ انگیزی کا اندیشہ تھا اور لوگوں میں اسلام سے نفرت کا جذبہ پیدا ہو سکتا تھا۔ ان بعض وجوہ کی بنا پر حد جاری نہیں کی گئی۔ اس غزوہ سے واپسی پر عبد اللہ بن ابی نے کہا کہ :

﴿لَئِنْ رَجَعْنَا إِلَى الْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَنَّ الْأَعْزَمَّ مِنْهَا الْأَذَلُّ﴾ [المنافقون: ٨]

اگر ہم مدینہ واپس گئے تو عزت والے ذلت والوں کو وہاں سے باہر نکال دیں گے۔

حضرت زید بن ارقم نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ خبر پہنچائی۔ عبد اللہ بن ابی عذر کرتا ہوا آیا اور قسمیں کھانے لگا کہ میں نے یہ بات نہیں کی۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم خاموش ہو گئے۔ اللہ تعالیٰ نے سورہ منافقین میں حضرت زید بن ارقم کی تصدیق نازل فرمائی۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت زید سے فرمایا کہ خوش ہو جاؤ، اللہ تعالیٰ نے تمہاری تصدیق کر دی اور مزید فرمایا کہ یہ وہ شخص ہے جس نے اپنے کان کا حق ادا کر دیا۔

حضرت عمر جو حاضر مجلس تھے، عرض کیا، اے اللہ کے رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) عباد بن بشیر کو حکم دیتھے کہ اس بدجنت کی گردن مار دیں۔ آپ نے فرمایا نہیں، لوگ کہیں گے کہ محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) اپنے ساتھیوں کو قتل کر دیتے ہیں۔

## فصل (۷۳)

### غزوہ خندق

یہ غزوہ شوال سنہ ۵ مجری میں واقع ہوا۔ سبب یہ ہوا کہ یہودیوں نے جب احمد میں مشرکین کی کامیابی اور مسلمانوں کی نکست دیکھی اور سنا کہ ابوسفیان آئندہ سال پھر حملہ کرنے والا ہے، تو ان کی بھی ہستیں بلند ہو گئیں، چنانچہ یہود کے سردار قریش کے پاس گئے۔ انہیں حملہ کرنے لئے اکسالیا اور اپنی امداد و اعانت کا لیقین دلایا۔ ان کے وعدے سے قریش کو اور زیادہ جراءت ہوئی، اور وہ ان کے صلاح و مشورہ سے جنگ کی تیاریاں کرنے لگے اور قبیلہ غطفان اور دوسرے قبائل عرب کو اپنے جہذے تسلیم کرنے لگے۔ تھوڑی ہی مدت میں ایک لشکر جو ار فراہم ہو گیا، جس میں دس ہزار جانباز مختلف قبائل عرب میں سے تھے اور یہودی بھی شریک تھے۔ پہ سالاری ابوسفیان کو دی گئی، اور اس فوج گراں نے سیلاہ بلا بن کر مدینہ کی سمت پیش قدمی شروع کی۔

اطلاع ملنے پر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت سلمان فارسی کے مشورے سے مدینہ کے گرد خندق کھدوائی اور تین ہزار مجاہدوں کی جمیعت لے کر آپ صلی اللہ علیہ وسلم شہر سے نکلے اور خندق پر پڑا۔ ڈال دیا۔ میں اس وقت یہودی قبائل نے معاہدہ توڑ دیا اور قریش سے مل گئے اور مذاقین کا نفاق کھل گیا جس کا اثر مسلمانوں پر بہت برا ہوا اور بہت سے لوگ بدل ہو گئے۔

اس دوران مشرکین کا لشکر بھی آپنچا اور چاروں طرف سے مدینہ کا محاصرہ کر لیا۔ پورے ایک مہینہ تک محاصرہ اپنی پوری شدت سے جاری رہا۔ آخر اللہ تعالیٰ نے اس نازک گھری میں دیکھیری کی اور دشمنوں کی نکست کا سامان غیب سے کر دیا۔ ہوا یہ کہ اللہ تعالیٰ نے آندھی کا ایک ہولناک طوفان بھیج دیا جس نے کفار کو خت بد حواس کر ڈالا اور وہ بڑی ابتری کے ساتھ فرار ہو گئے۔ اس طرح بلا کسی بڑے کشت و خون کے دشمنان اسلام رسوا خوار ہو کر نکست یا ب ہوئے اور مسلمانوں کا دیدبہ ہر طرف قائم ہو گیا۔

کفار کی ناکام و اپسی کے بعد آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم بھی مدینہ واپس تشریف لے آئے اور ہتھیار کھولنے لگے۔ عین اس وقت اللہ تعالیٰ کا حکم پہنچا کہ بون قرینہ کو ان کی عمد ملکنی کی سزا دیجئے، چنانچہ فوراً منادی کرادی گئی کہ ہر شخص نماز عصر سے پہلے پہلے بنی قرینہ کی سرزین میں پہنچ جائے اور خود بھی فوراً ہوانہ ہو گئے۔ یہودیوں نے بھی مقابلہ کیا، لیکن بالآخر مکور و مغلوب ہوئے۔ جن کی قسٹ میں قتل ہونا تھا قتل ہوئے، باقی ذلت میں پڑے حتیٰ کہ کوئی نام لینے والا نہ رہا۔ ان دونوں لڑائیوں میں دس مسلمان شہید ہوئے۔

اس مقام پر علامہ ابن قیم نے قبیلہ عربہ کے لوگوں کا واقعہ ذکر کرتے ہوئے تحریر فرمایا ہے کہ اس سے درج ذیل احکام ثابت ہوتے ہیں :

۱۔ اونٹ کا پیشاب پینا جائز ہے۔

۲۔ جس جانور کا گوشت کھانا جائز ہے، اس کا پیشاب پاک ہے۔

۳۔ جگبجو کفار اگر اموال پر قبضہ کر لیں تو انہیں ہاتھ پیر کائے اور قتل کی سزا دی جائے گی۔

۴۔ مجرم جیسا جرم کرے ویسا ہی معاملہ اس کے ساتھ کیا جائے گا۔

چنانچہ ان لوگوں نے چڑاہے کی آنکھوں میں سلامی ڈالی تھی، تو ان کی آنکھوں میں بھی سلامی ڈالی گئی۔

ان تفصیلات سے معلوم ہوا کہ یہ واقعات مستقل حکم کا درجہ رکھتے ہیں اگرچہ اس وقت تک اسلامی حدود کے احکام ناصل نہیں ہوئے تھے لیکن ناصل ہونے کے بعد اس کا اثبات ہوانہ کہ ابطال۔

## فصل (۲۷)

### صلح حدیبیہ کا واقعہ

یہ غزوہ ذی القعڈہ سے ۲ مجري میں واقع ہوا۔ تفصیل یہ ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم چودہ سو مسلمانوں کے ہمراہ عمرہ کی غرض سے مکہ روانہ ہوئے۔ ایک جاسوس پسلے سے صحیح ریا تھا کہ قریش کی نقل و حرکت سے آگاہ کرتا رہے۔ مقام عفان میں پسچے تو مخبر نے خبر دی کہ قریش نے اپنی تیاریاں مکمل کر لیں۔ وہ آپ سے جنگ کریں گے اور کعبہ سے قریب نہ ہونے دیں گے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مشورہ کیا۔ حضرت صدیق رضی اللہ عنہ کی رائے یہ تھی کہ اپنی طرف سے کوئی چھیڑنہ کی جائے لیکن اگر کوئی راست روکے تو پھر جنگ کی جائے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی یہ رائے پسند کی اور آگے بڑھے۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے مقام حدیبیہ پہنچ کر حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کو یہ پیغام دے کر مکہ بھیجا کہ ہم جنگ کے ارادے سے نہیں آئے، صرف عمرہ مقصود ہے، اس لئے ہمیں نہ روکو۔ قریش نے یہ پیغام بے پرواہی سے سنا اور حضرت عثمان رضی اللہ عنہ سے کہنے لگے کہ جو کچھ تم نے کہا ہے ہم نے سن لیا، بس رہنے دو۔ اس کے بعد صلح کی بات چیت شروع ہوئی تو بڑھتے بڑھتے جھگڑے کی صورت پیدا ہو گئی۔ فریقین نے ایک دوسرے پر پھراؤ کیا اور تیر برسائے۔ اسی دوران آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو خبر ملی کہ حضرت عثمان کو شہید کر دیا گیا ہے۔ اس سے مسلمانوں میں سخت غم و غصہ پیدا ہو گیا اور سب نے درخت کے نیچے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ہاتھ پر بیعت کی کہ لڑیں گے اور کسی حال میں بھی نہ بھاگیں گے۔ لیکن حضرت عثمان رضی اللہ عنہ جلد ہی مکے سے صحیح و سالم و اپنی آگئے جس سے جوش ٹھنڈا ہوا اور صلح کی گفتگو از سر نو شروع ہوئی۔ پھر حسب ذیل شرطوں پر عمد نامہ لکھا گیا:

۱۔ دس سال تک جنگ و جدل موقوف رہے اور کوئی کسی کو نہ ستائے۔

۲۔ مسلمان اس وقت واپس جائیں۔ آئندہ سال آسکتے ہیں مگر نیزے اور تیرنہ لاائیں۔ صرف

تماروں کی اجازت ہے اور وہ بھی نیاموں کے اندر ہوں۔

۳۔ مکہ میں تین دن قیام رہے گا۔ اس کے بعد فوراً واپسی ہو گی۔

۴۔ ان دس سالوں میں جو مسلمان قریش کے پاس آئے گا، وہ اسے واپس نہ کریں گے، لیکن قریش کا جو آدمی مسلمانوں کے پاس چلا جائے گا، وہ اسے واپس کر دیں گے۔

اس آخری شرط نے مسلمانوں کو نہایت بہت کریم کر دیا اور وہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے کہنے لگے، یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کیا یہ شرط بھی ہم منظور کر لیں گے؟ آپ نے جواب دیا، ہمارا جو آدمی ان کے پاس چلا جائے گا خدا کی اس پر رحمت ہو گی اور ان کا جو آدمی ہمارے پاس آجائے گا، اور ہم ان کے حوالے کر دیں گے، اللہ اس کے لئے کوئی نہ کوئی راستہ نکال دے گا۔

معاہدہ مکمل ہو گیا تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے مسلمانوں کو حکم دیا کہ انھوں قربانی کرو اور سرمنڈاو۔

### صلح حدیبیہ کے بعض اہم واقعات :

اس موقع پر قبیلہ خزادہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی حمایت میں داخل ہوا اور قبیلہ بکر قریش کی حمایت میں۔

۱۔ صلح حدیبیہ ہی کے موقع پر اللہ تعالیٰ نے کعب بن عجرہ کے متعلق یہ حکم نازل فرمایا کہ حج میں سر نہ منڈائے والے فدیہ میں روزہ رکھیں یا صدقہ یا قربانی کریں۔

۲۔ اسی صلح میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حلق کرنے والوں کے لئے تین بار اوقصر کرانے والوں کے لئے ایک بار دعاۓ مغفرت فرمائی۔

۳۔ اسی موقع پر دس آدمیوں کی جانب سے ایک اونٹ نحر (ذبح) فرمایا اور سات آدمیوں کی جانب سے ایک گائے ذبح کی۔

۴۔ اس واقعہ میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک اونٹ کو حمدی میں دیا جو کہ ابو جل کی ملکیت میں رہ چکا تھا اسکے مشرکین جل اٹھیں۔

۵۔ اسی وقت سورہ قع نازل ہوئی۔

جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم مدینہ واپس تشریف لائے تو کچھ عورتیں مسلمان ہو کر آئیں لیکن اللہ

تعالیٰ نے انہیں واپس کرنے سے منع فرمادیا۔ کہا گیا کہ عورتوں کے معاملہ میں یہ شق منسوخ ہو گئی۔ ایک قول یہ ہے کہ قرآن کے ساتھ سنت کو محدود کر دیا گیا اور ایسا بہت کم ہوتا ہے۔ لیکن صحیح قول یہ ہے کہ صلح حدیبیہ میں صرف مردوں کے متعلق یہ شرط طے ہوئی تھی، چنانچہ مشرکین نے چاہا کہ اس کا دونوں صنفوں (مرد و عورت) پر اطلاق کیا جائے لیکن اللہ تعالیٰ نے اس سے انکار فرمایا۔

### صلح حدیبیہ سے مستنبط بعض احکام و مسائل :

- ۱- یہ معلوم ہوا کہ حج کے میتوں میں عمرہ کیا جاسکتا ہے اور میقات سے عمرہ کا احرام باندھنا افضل ہے، جیسا کہ حج کا احرام۔ جس حدیث میں یہ مذکور ہے کہ "بیت المقدس سے عمرہ کا احرام باندھنے والے کے گناہ بخش دیئے جاتے ہیں" وہ ثابت نہیں۔
- ۲- یہ بھی معلوم ہوا کہ تنا عمرہ میں قربانی کا جائز بھیجا سنت ہے اور اس میں علامت لکھا سنت ہے نہ کہ مثلہ کیا جائے کیونکہ یہ منوع ہے۔
- ۳- معلوم ہوا کہ دشمنان اسلام کو جلانا مستحب ہے۔
- ۴- نیز معلوم ہوا کہ امیر کو چاہیے کہ دشمنوں کی نقل و حرکت کا اندازہ کرنے کے لئے جاسوس ارسال کرے۔
- ۵- نیز اہل شرک سے بوقت ضرورت جہاد میں تعاون و مدد حاصل کرنا جائز ہے، چنانچہ عینہ خرائی سے جو کہ کافر تھا آپ نے مددی تھی۔
- ۶- یہ بھی معلوم ہوا کہ امام رعیت سے مشورہ کر سکتا ہے تاکہ صحیح رائے سامنے آئے، لوگوں کو اطمینان قلب ہو اور حکم الہی پر عمل ہو۔
- ۷- معلوم ہوا کہ مشرکین کی اولاد کو ہنگ سے پہلے قید کرنا جائز ہے۔
- ۸- یہ بھی معلوم ہوا کہ غلط بات کی خواہ غیر ملکت کی طرف منسوب ہو تردید کرنی چاہیے، چنانچہ جب لوگوں نے کہا کہ قصواء اوئنی اڑگئی ہے تو آپ نے فرمایا کہ وہ اڑی نہیں، اور نہ اسے زیبا ہے۔
- ۹- دین کی خبر پر حلف اٹھانا جائز ہے بلکہ مستحب ہے۔ جس سے اس کی تاکید ہو، نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم سے اسی سے زاید بار حلف اٹھانا ثابت ہے، اور تین مقامات پر تو اللہ تعالیٰ نے تصدیق کے لئے حلف اٹھانے کا حکم دیا۔ جیسا کہ سورہ یونس، سورہ سباء اور سورہ تغابن میں مذکور ہے۔

۱۰- مشرکین، الہ بدعت، فقہ و فجور میں جلا لوگ بھی اگر اللہ کی محمات کی عقلاً و احترام کا مطالبہ کریں تو اس سلسلہ میں ان سے تعاون کرنا چاہیے اور دوسروں کو ان سے روکنا چاہیے اور حمات اللہ کی تعظیم میں تو ان کی مدد کرنا چاہیے، البتہ ان کے ذاتی فقہ و فجور میں بالکل تعاون نہ کرنا ہو گا۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ کی پسندیدہ چیز پر مدد طلب کرنے والے شخص کی بہر حال مدد کی جائے، بشرطیکہ اس سے کوئی ناپسندیدہ چیز کا ظہور لازم نہ آئے۔

یہ مقام بہت ناک اور مشکل ہے، اس لئے بہت سے صحابہ کے دلوں میں تنگی پیدا ہوئی تھی۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اسی وجہ سے اس موقع پر اپنی نارانسکی کا اظہار کیا تھا اور حضرت ابو بکر نے انہیں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا جواب دیا۔

اس سے یہ بھی ثابت ہوا کہ وہ تمام صحابہ میں افضل تھے، اللہ، رسول اور دین کے بارے میں ان کی واقعیت سب سے زیادہ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی موافقت میں سب سے زیادہ سخت تھے۔ اسی وجہ سے حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت ابو بکر کے علاوہ کسی اور صحابی سے دریافت نہیں کیا۔

۱۱- یہ بھی معلوم ہوا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم حدیبیہ کی جانب دائیں طرف مائل ہو کر نکلے تھے۔ اسی وجہ سے امام شافعی کا قول ہے کہ اس کا بعض حصہ حرم میں ہے اور بعض حصہ حل میں۔ اسی واقعہ کے ضمن میں امام احمد نے یہ روایت نقل کی ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم حرم میں نماز پڑھتے تھے اور قیام حدود حرم سے باہر تھا۔ اس میں نہ بھی اشارہ ہے کہ اجر میں اضافہ کا وعده پورے حرم سے متعلق ہے۔ صرف مسجد سے نہیں اور آپ کے ارشاد گرامی «صَلَّاً فِي الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ» کی جیشیت وہی ہے جو آئیت کریمہ فَلَا يَقْرَبُوا الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ اور شَبَّحُوا الَّذِي أَسْرَى يَعْبُدُهُ لَيْلًا مِنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ میں ہے۔

۱۲- معلوم ہوا کہ جو مکہ کے قریب اترے اسے چاہیے کہ حل میں اترے اور حرم میں نماز ادا کرے۔ حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ ایسا ہی کیا کرتے تھے۔

۱۳- یہ بھی معلوم ہوا کہ مسلمانوں کی مصلحت کے پیش نظر امام صلح کا مطالبہ کر سکتا ہے۔

۱۴- اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ غیر مسلم قاصدوں کی آمد کے موقع پر فخر اور شان و شوکت اور امام کی توقیر و تعظیم کے لئے کسی کا بطور محافظ تکوار لے کر کھڑا ہونا مناسب و جائز ہے۔ یہ تکبر مذموم میں شمار

نہیں ہو گا، جیسا کہ حضرت مغیثہ اس موقع پر آپ کے سر کے پاس تکوار لے کر کھڑے تھے اور وہ آپ کے روزانہ کے معمول میں نہ تھا۔

۱۵۔ دوسرے یہ کہ قاصد کے سامنے اونٹوں کو بھیجنے سے یہ دلیل نہیں ہے کہ کفار کے قاصدوں کے سامنے اسلامی شعائر کا اظہار مستحب ہے۔ مغیثہ بن شعبہ سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ فرمانا کہ اسلام بھیجھے قبول ہے اور مال سے کوئی مطلب نہیں، اس بات کی دلیل ہے کہ معاهدہ والے مشرک کا مال محفوظ ہے۔ اس پر قبضہ نہیں کیا جائے گا، بلکہ واپس کر دیا جائے گا کیوں کہ مغیثہ امان کے بعد ان کی مصاہبت میں آیا تھا۔ پھر بے وقاری کر کے قبضہ کر لیا، لیکن نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے مال سے کوئی تعریض نہ کیا، نہ مانعت کی، نہ ضمانت دی، کیونکہ یہ واقعہ مغیثہ کے اسلام قبول کرنے سے پہلے پیش آیا۔

۱۶۔ اس سے یہ معلوم ہوا کہ مصلحتہ شرمنگاہ کا نام کھلے الفاظ میں لیا جاسکتا ہے جیسا کہ حضرت ابو بکر نے عروہ بن مسعود کو مخاطب کر کے کہا تھا کہ «أَمْضِصْ بَظَرَ الْأَلَّاتِ وَالْعُزَّى» لات و عزی کی شرمنگاہ چوسو، اور جیسا کہ جالیت کے دور کے نعروں کو دہرانے والے شخص کے حق میں باپ کی شرمنگاہ کی وضاحت کا حکم ہے۔

اس میں کسی طرح کا کنایہ نہیں کیا گیا ہے۔ کیوں کہ ہر مقام کے مناسب ایک بات ہوتی ہے۔  
۱۷۔ قاصدین کی بے ادبی پر صبر و تحمل سے کام لیتا چاہیے۔ جیسا کہ عروہ کے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی واڑھی پکڑنے پر آپ کی طرف سے کوئی اعتراض نہیں ہوا۔

۱۸۔ نیز معلوم ہوا کہ مستعمل پانی، نخامہ و بلغم وغیرہ جیسے مواد پاک ہیں۔

۱۹۔ معلوم ہوا کہ نیک فال لینا مستحب ہے، کیوں کہ سیل کی آمد پر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا "اب کام آسان ہو گیا۔"

۲۰۔ اس واقعہ سے یہ بھی معلوم ہوا کہ مصلحت کی بنیاد پر مشرکین کا ساتھ دے کر صلح کرنا جائز ہے۔

۲۱۔ اگر کوئی شخص وقت کے تعین کے بغیر قسم کھائے یا نذر مانے یا کوئی وعدہ کرے تو اس کی تعیل فوری ضروری نہیں بلکہ اسے ملت رہے گی۔

۲۲۔ حلق کروانا اصرار سے افضل ہے۔ عمرہ میں بھی حج کی طرح حلق یا تقصیر ہے۔ حج یا عمرہ میں زبردستی روکے گئے شخص کے لئے بھی حلق یا تقصیر کرنا ہے۔

۲۳۔ محراسی جگہ قربانی کرے جہاں اسے روکا گیا، چاہے حل ہو یا حرم، یہ ضروری نہیں کہ جانور کسی شخص کو دے ماکہ وہ حرم میں لے جا کر اس کی قربانی کرے اور یہ کہ حدی کے اپنے پیچنے سے پسلے وہ شخص حلال نہ ہو گا، کیوں کہ قرآن میں ارشاد گرامی ہے :

﴿وَالْمَهْدَىٰ مَعْكُوفٌ أَنْ يَسْلُغْ مَحْلَهُ﴾ [الفتح: ۲۵]

اور قربانیوں کو قربانی گاہ تک پیچنے سے روکا کہ وہ اپنی جگہ پر کھڑی کی کھڑی رہ گئیں۔

۲۴۔ جس جگہ ان لوگوں نے قربانی کی تھی وہ حل کا مقام تھا کیوں کہ حرم پورا کا پورا قربانی کی جگہ ہے۔ اگر جانور وہاں پیچ جاتا تو آیت میں روکنے کا ذکر نہ ہوتا۔

۲۵۔ یہ بھی معلوم ہوا کہ محرر پر تقاضا واجب نہیں ہے۔ اس صلح کے بعد والے عمرہ کو عمرہ القضاء اس لئے کہا جاتا ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کے دوبارہ کرنے پر معاملہ کیا تھا۔

۲۶۔ یہ بھی معلوم ہوا کہ حکم عام کی تقلیل فوری ضروری ہے ورنہ تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم صحابہ کرام کے فوراً عمل نہ کرنے پر ناراض نہ ہوتے۔ صحابہ کا یہ توقف و تردود سعی مغفور تھی، نہ کہ سعی میکور۔ اللہ تعالیٰ نے ان کی کوتاہیوں کو معاف کر دیا تھا اور جنت کا حقدار کر دیا تھا۔

۲۷۔ کفار سے اس شرط پر معاملہ جائز ہے کہ اگر مسلمان مردوں میں سے کوئی آئے تو اسے اپس کر دیا جائے۔ اگر عورتیں آئیں تو انہیں نہ لوٹایا جائے کیونکہ ان کا لوٹانا جائز نہیں۔ اس معاملہ کا یہی جزء قرآن کی نص سے منسوب ہے۔ دوسرے اجزاء کی منسوبی کا دعویٰ صحیح نہیں۔

۲۸۔ یہ بھی معلوم ہوا کہ اگر کوئی عورت مسلمان ہو کر شوہر کے نکاح سے بھاگ آئے تو ایسی صورت میں متفقہ و معینہ قیمت ادا کی جائے اور صریش کا اعتبار نہ ہو گا۔

۲۹۔ کفار کے پاس حسب معاملہ امام کے پاس آنے والے کسی شخص کو لوٹانے میں وہ شخص داخل نہ ہو گا جو اسلام کی حالت میں امام کے علاوہ کسی اور علاقہ میں چلا جائے۔ ایسا شخص اگر امام کے علاقہ میں آئے گا تو بغیر طلب اس کا لوٹانا ضروری نہیں۔

۳۰۔ اگر کسی نے بھاگ کر آنے والے مسلمان کو حوالہ کر دیا اور پھر وہ راستہ میں ان لوگوں کو قتل کر دے، تو اس پر دیت یا اقصاص واجب نہ ہو گا اور نہ امام اس کا ذمہ دار ہو گا۔

۳۱۔ اگر کسی مسلمان بادشاہ اور کافروں کے درمیان کوئی معاملہ ہوا ہو تو کسی دوسرے علاقہ کا حاکم ان پر حملہ آور ہو سکتا ہے۔ شیخ اسلام ابن تیمیہ نے ایسا ہی فتویٰ دیا ہے۔ انہوں نے مشرکین کے ساتھ ابو

بصیر کے معاملہ کی مثال بطور دلیل پیش کی ہے۔

### واقعہ صلح حدیبیہ میں بعض مخفی حکمتیں :

اس واقعہ میں جو بے شمار حکمتیں پہنچ ہیں، انھیں سوائے اللہ تعالیٰ کے کوئی شمار نہیں کر سکتا۔ چنانچہ یہاں بعض حکمتوں پر روشنی ڈالی جاتی ہے۔

۱۔ یہ معاهدہ عظیم الشان فتح کا پیش خیمہ تھا، اور اللہ تعالیٰ کی یہ سنت طیبہ ہے کہ جو بھی عظیم المرتبت و جلیل القدر کام کرتا ہے تو اس کے لئے پہلے مقدمات اور تحریم قائم فرماتا ہے جو اس کا سبب بنتی ہیں اور اس کی طرف رہنمائی کرتی ہیں۔

۲۔ یہ معاهدہ سب سے بڑی فتح تھی کیونکہ لوگوں نے ایک دوسرے کو امان دے دی، اور مسلمان اور کفار آپس میں آزادانہ ملنے لگے۔ انھیں اسلام و قرآن کی دعوت دینے لگے، اور اسلام کے متعلق علانیہ مناظرے شروع ہو گئے۔ مخفی طور پر جو مسلمان تھا، وہ بھی ظاہر ہو گیا اور اس مدت میں جس نے چاہا، وہ اسلام میں داخل ہو گیا۔ اس طرح وہ شرائط جنہیں کفار نے اپنے فائدہ کے لئے معاهدہ میں شامل کیا تھا، مسلمانوں کے حق میں مفید ہو گئیں۔ کفار عزت کی سوچ رہے تھے لیکن انھیں ذلت نصیب ہوئی اور مسلمانوں نے اللہ کے سامنے عازیزی کی تو انھیں عزت حاصل ہوئی۔ اس طرح باطل کے سارے حاصل ہونے والی عزت حق کی وجہ سے ذلت بن گئی۔

۳۔ اس معاهدہ کو اللہ تعالیٰ نے ایمان و یقین میں اضافہ کا سبب قرار دیا۔ قضا و قدر الہی پر رضا و عدوں کی تصدیق اس کے وعدوں کا انتظار، پھر سیکھنے کی صورت میں اللہ تعالیٰ کے انعامات کا مشاہدہ جس کے ذریعہ دلوں کو اطمینان نصیب ہوا اور انھیں قوت حاصل ہوئی، جس کی انھیں سخت ضرورت تھی، کیونکہ حالات ایسے تھیں کہ پہاڑ بھی ڈگنگا جاتا۔

۴۔ اس صلح نامہ کو اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول کے تمام گذشتہ و آئندہ گناہوں کی بخشش کا سبب بنایا اور ان پر اپنی نعمت کے اتمام اور صراط مستقیم کی طرف ہدایت اور غالب نصرت کا سبب قرار دیا۔ یہاں پر اللہ تعالیٰ نے مومنوں کے دلوں کو اضطراب و پریشانی کے موقع پر سکون و اطمینان سے متصف فرمایا، پھر اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول کی بیعت کا ذکر فرمایا اور اسے اس طرح موکد کیا کہ گویا کہ اللہ تعالیٰ کی ہی بیعت ہے۔ جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا دست مبارک ان کے ہاتھوں پر تھا تو گویا کہ

ان پر اللہ تعالیٰ کا دست مبارک تھا۔

پھر خبر دی کہ اس عمد کو توڑنے والے کی اس حرکت کا زوال خود اس پر آکر رہے گا، اور ان اعراب کا ذکر فرمایا جنہوں نے عمد ٹھنکنی کی اور اللہ کے ساتھ بد فتنی کا شوت دیا۔ پھر فرمایا کہ اللہ تعالیٰ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ہاتھ پر بیعت کی وجہ سے مونموں سے راضی ہوا اور اس وقت ان کے قلوب جس صدق و وفا سے پر تھے، خدا ہی خوب جانتا ہے۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے ان کے قلوب پر سینہ طمانیت، اور رضا نازل فرمائی، اور ان کو فتح و نصرت سے ہمکنار کیا اور کیش مال غیمت سے نوازا۔

سب سے پہلی فتح اور غیمت خیر میں حاصل ہوئی تھی پھر فتوحات و غنائم کا سلسلہ یہ شے کے لئے کھل گیا۔

مسلمانوں سے مخالفین کے ہاتھوں کو روکنے کا جو ذکر ہے، اس کی تفسیر میں بعض لوگوں کا قول ہے کہ اہل مکہ کے شر سے محفوظ کرنا مراد ہے۔ بعض کا قول ہے کہ یہودیوں کی طرف اشارہ ہے جو صحابہ کے مدینہ سے نکلنے کے بعد وہاں پر موجود مسلمانوں کو قتل کرنے کا منصوبہ بنا رہے تھے۔ بعض حضرات کا قول ہے کہ خیر کے لوگ اور قبیلہ اسد و غطفان کے حیف لوگ مراد ہیں۔ لیکن صحیح و راجح قول یہ ہے کہ آیت ان تمام دشمنان اسلام کے حق میں عام ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد گرامی ہے :

﴿وَلَا تَكُونَ مَاءِيَةً لِّلْمُؤْمِنِينَ﴾ [الفتح: ۲۰]

اور تما کہ مونموں کے لئے نشانی بن جائے۔

نشانی بننے والی چیز کو بعض نے ہاتھوں کے روکنے کو اور بعض نے فتح خیر کو قرار دیا ہے۔ اس نعمت کے بعد اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو نعمت ہدایت سے بھی نوازا اور ان سے ایسی فتوحات و غنائم کا وعدہ فرمایا جن کا تصور بھی نہیں کر سکتے تھے۔ اس کی تفسیر فتح مکہ، روم، فارس اور خیر کے بعد مشرق و مغرب کی دیگر فتوحات سے کی گئی ہے۔

اس کے بعد فرمایا کہ اگر کفار اولیاء اللہ سے جنگ کریں تو انہیں نصرت نہ ملے گی اور پیغمبر پھیر کر فرار ہو جائیں گے، اور اس کے بندوں میں یہ اللہ تعالیٰ کی سنت قدیمہ چلی آری ہے اور اللہ کی سنت میں تبدیلی نہیں آیا کرتی۔

اگر یہاں یہ سوال کیا جائے کہ ایسی صورت حال غزوہ احمد میں کیوں پیش نہیں آئی، تو اس کا جواب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کا یہ وعدہ صبر و تقویٰ کی شرط سے مشروط ہے، اور احمد کے دن چونکہ مسلمانوں نے صبر

کا دامن چھوڑ دیا تھا اور سستی اور بزدلی کا مظاہرہ کیا اور تقوی کے بجائے مخالفت و نافرمانی میں ملوث ہو گئے، اس لئے اللہ تعالیٰ کا وعدہ پورا نہ ہوا۔

پھر نہ کورہ مردوں اور عورتوں کی وجہ سے ہاتھوں کو روکنے کا ذکر کیا اور ان سے عذاب کو اس طرح دوڑ کیا جس طرح رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی موجودگی کے وقت آپ کے سبب عذاب کو ہٹایا تھا۔

پھر کفار کے دلوں کی حیثیت کا ذکر فرمایا جس کا مرجع ان کی جمالت اور ظلم و زیادتی ہے، اور اس حیثیت جاہلیہ کے مقابلہ میں اپنے اولیاء کے دلوں میں جو اطمینان و سکینت نازل فرمائی ہے، اس کا ذکر فرمایا۔ اور کلمہ تقوی کو اس لئے ضروری قرار دیا ہے کہ اس سے عام طور پر وہ تمام باتیں مراد ہیں، جن سے اللہ تعالیٰ کا ذر پیدا ہوا اور سب سے اعلیٰ و افضل کلمہ اخلاص ہے۔

پھر فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کی ذات پاک ہے جس نے اپنے رسول کو ہدایت اور دین حق دے کر مبعوث فرمایا تاکہ اسے باقی تمام ادیان پر غالب کرے۔ پس جب دین اسلام کے اتمام کا اور تمام ادیان پر غلبہ عطا کرنے کا کفیل خود اللہ تعالیٰ ہو گیا تو اس میں مسلمانوں کے قلوب کو قوت و فرحت حاصل ہوئی اور اس عمد پر انہیں یقین حاصل ہوا کہ ضرور پورا ہو کر رہے گا۔

یہ نہ سمجھا جائے کہ حدیبیہ کے روز جو چشم پوشی واقع ہوئی وہ دشمن کی مدد و نصرت اور اپنے رسول و دین سے اعراض تھا، اور یہ ہو بھی سکتے ہے جب کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول کو دین حق کے ساتھ مبعوث فرمایا اور وعدہ کیا کہ اس دین کو باقی تمام ادیان پر غالب کر دے گا اس کے بعد اللہ نے اپنے رسول کا اور ان کی پاکی باز جماعت کا ذکر کیا اور ان کی بہترین تعریف فرمائی۔ جب کہ فرقہ روافضل اس کے بر عکس بات کہتے ہیں۔

فصل (٢٥)

غزوه خسرو

موی بن عقیہ فرماتے ہیں کہ جب نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم حدیبیہ سے لوٹ کر ہدیہ شریف لائے تو تقریباً میں دن ٹھہرے، اس کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم خیر کی طرف نکلے اور اللہ تعالیٰ نے حدیبیہ عی میں اس کا وعدہ فرمادیا تھا۔

مذہبیہ پر حضرت سباع بن عرفط کو اپنا نائب مقرر فرمایا۔ اس وقت حضرت ابو ہریرہ پہلی مرتبہ مذہبیہ پہنچے اور صبح کی نماز میں حضرت سباع ابن عرفط سے پہلی رکعت میں «کے چھیعَص» اور دوسری رکعت میں «وَيْلٌ لِّلْمُطَّغِينَ» سے۔ نماز ہی میں کہنے لگے کہ: ”فلاں شخص کا ناس ہو، اس کے پاس دو پیانے ہیں، جب کوئی چیز ناپ کر دتا ہے تو چھوٹے پیانے سے اور جب لیتا ہے تو بڑے پیانے سے لیتا ہے۔ نماز سے فارغ ہو کر انہوں نے حضرت سباع سے ملاقات کی۔ غزوہ سے واپسی پر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان لوگوں کو مال غنیمت میں شرک فرمایا۔

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے خیر پہنچ کر صبح کی نماز ادا فرمائی۔ اس کے بعد مسلمان سوار ہوئے تو اہل خیر اپنے کھیتوں اور کام کاچ کی جگہوں کی طرف نکلے اور انہیں مسلمانوں کی آمد کا علم تک نہ تھا بلکہ وہ اپنے کھیتوں کی طرف نکلے تھے۔ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : اللہ اکبر خیر برپا رہو گیا، اللہ اکبر خیر برپا رہو گیا، جب ہم ایک قوم کے علاقے میں اترے تو ذرا نے جانے والوں کی صبح برپی ہوئی۔ اہم کے بعد حضرت علی رضے، الشاعر: کو جنم اعطافا (الحمد) کا، تفصیلی درج کیا تھا۔

اس کے بعد حضرت علی رضی اللہ عنہ کو جنہاً اعطای فرمایا جس کی تفصیل حدیث کی کتابوں میں مذکور ہے، پھر مصنف نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کے مقابلے کا حال اور عامرین الائکون کا واقعہ نقل کیا ہے۔ چنانچہ اس محاصرہ کے بعد بالآخر خبر کے یہودی پست ہو گئے اور انہیں اس بات پر صلح کرنی پڑی کہ جلاوطن ہو جائیں اور ہتھیاروں کے علاوہ جتنا مال و متع اپنی بار برواریوں پر لے جاسکتے ہیں، لے جائیں لیکن جب جلاوطنی کا وقت آیا تو عرض کرنے لگے آپ ہمیں رہنے دیں ہم اس زمین سے خوب واقف ہیں

اور وعدہ کرتے ہیں کہ اس کی اصلاح و درستگی اور حفاظت کرتے رہیں گے۔ خود آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام کے پاس اس وقت کھنٹی باڑی کے لئے آدمی نہ تھے، آپ نے یہودیوں کی درخواست منظور کر لی اور جلاوطنی عارضی طور پر ناقوی کر کے آدمی بیانی پر انہیں زینیں دے دیں۔

معاہدہ میں کوئی میعاد مقرر نہ تھی بلکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی مرضی پر موقوف تھا جب تک چاہیں انہیں رکھیں۔ اور معاہدہ میں یہ بھی شرط رکھی کہ سونا اور چاندی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ہو گا اور وہ اس کو چھاپائیں گے نہیں اور نہ کوئی چیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے او جمل کریں گے اگر انہوں نے ایسی حرکت کی تو پھر نہ ذمہ ہے اور نہ عمد ہو گا۔ لیکن انہوں نے ایک ملک جس میں مال اور حی این اخطب کے زیورات تھے، چھپا لی۔ وہ اسے بنو نسیر کی جلاوطنی کے وقت خیر کی طرف اٹھا لے گئے۔ اس کے بعد مصنف نے پورا قصہ ذکر کیا ہے۔ صلح کے بعد آپ نے ابن الہیثین کے علاوہ کسی کو قتل نہیں کرایا۔

ای غزوہ میں صفیہ بنت حبیبہ این اخطب قید ہو کر آئیں اور وہ ابن الہیثین کی زوجیت میں تھیں اور اسلام لے آئیں تھیں۔ آپ نے انہیں اپنے لئے منتخب کر لیا اور آزاد کر کے زوجیت میں لے آئے۔ نقد مراد انہیں کیا بلکہ آزادی کو مرقرار دیا۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے خیر کی پیداوار چھتیں سوسم میں تقسیم فرمادی۔ ہر سوسم ایک سوسم کا تھا گویا کہ کل چھتیں سوسم بن گئے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور مسلمانوں کے لئے نصف یعنی اٹھارہ سوسم تھے۔ باقی نصف یعنی اٹھارہ سوسم اس کے محافظین اور وہاں پر مسلمانوں کے امور کے لئے چھوڑ دیئے گئے۔

امام نبیتی فرماتے ہیں کہ اس کا سبب یہ ہے کہ خیر کا ایک حصہ جملے سے اور ایک حصہ صلح سے فتح ہوا۔ چنانچہ جو حصہ لا ایسے فتح ہوا اسے اہل خس اور غانمیں میں تقسیم کر دیا گیا اور جو حصہ صلح سے فتح ہوا اسے منتظمین اور مسلمانوں کے امور اور مصالح عامہ کے لئے پھوڑ دیا گیا۔

امام نبیتی کی یہ وضاحت امام شافعی کے مذہب کے اس قاعده پر مبنی ہے کہ جنگ کے ذریعہ فتح کی جانے والی تمام زمینیں کو تقسیم کرنا واجب ہے، لیکن جو سرہ و مغازی کا مطالعہ کرے گا، اس پر یہ بات روز روشن کی طرح واضح ہو جائے گی کہ خیر قوت سے فتح ہوا اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بزرگوت اس علاقہ پر قابض ہوئے۔ اگر مصالحت سے فتح ہوا ہوتا تو آپ جلاوطن نہ کرتے۔ البتہ امام کو اختیار ہے کہ

چاہے تو زمین تقسیم کرے یا روک رکھے۔ اگر چاہے تو کچھ تقسیم کرے کچھ روک رکھے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے تینوں طرح کے افعال ثابت ہیں، چنانچہ آپ نے بنو قریظہ و بنو نضیر کی زمین کو تقسیم کر دیا تھا، مکہ کو تقسیم نہیں کیا، اور خیر کے ایک حصہ کو تقسیم کر دیا اور ایک حصہ کو باقی رکھا۔

املل حدیبیہ میں سے سوائے حضرت جابر بن عبد اللہ کے کوئی خبر سے غیر حاضر تھا۔ آپ نے ان کے لئے حصہ لگایا۔ اسی غزوہ میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں آپ کے پیچا زاد بھائی جعفر بن الی طالب اور ان کے ساتھی بھی آئے۔ ان کے ہمراہ ابو موسی اشعری اور ان کے رفقاء اشعری قبیلہ کے لوگ تھے۔

اسی جنگ میں ایک یہودی عورت زینب بنت المارث نے زہر ملا کر بھنی ہوئی بکری تختہ میں پیش کی جسے آپ نے اور بعض صحابہ نے تاول کیا۔ ایک روایت میں ہے کہ آپ نے اسے کوئی سزا نہیں دی اور دوسری روایت میں ہے کہ آپ نے اس عورت کو قتل کرنے کا حکم دے دیا تھا۔ حضرت ابو ہریرہ کی روایت ہے کہ کھانے والوں میں بشر بن البراء کا انتقال ہو گیا تو آپ نے اس عورت کو قتل کر دیا۔

جب قریش کو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے خیر پر حملہ کی خبر ملی تو انہوں نے آپس میں شرط لگائی۔ بعض کہتے تھے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ غالب ہوں گے، اور بعض لوگ کہتے تھے کہ دونوں حیف اور خیر کے یہودی غالب ہوں گے۔ مصنف نے یہاں حجاج بن علاط جو مسلمان ہو گئے تھے، اور فتح خیر میں شریک تھے ان کا واقعہ ذکر کیا ہے۔

### غزوہ خیر سے مستبط احکام و مسائل :

اس غزوہ سے مندرجہ ذیل نعمی احکام و مسائل ثابت ہوئے۔

۱۔ حرمت والے میتوں میں کفار سے قتل و قتل جائز ہے۔ کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم محرم میں خیر کی جانب روانہ ہوئے تھے۔

۲۔ مال غیرمت تقسیم کرنے میں سوار کو تین حصے اور پیدل کے لئے ایک حصہ دینا چاہئے۔

۳۔ ایک فوجی کے لئے جائز ہے کہ اگر اسے کھانے کی کوئی چیز ملے تو اسے استعمال کرے اور اس میں سے خس ادا نہ کرے، جس طرح حضرت عبد اللہ بن مغفل کو چبی کی ایک بوری ملی تو انہوں نے نبی اکرم صلی

اللہ علیہ وسلم کی موجودگی میں اسے اپنے لئے مخصوص کر لیا۔

۳۔ اگر جنگ کے خاتمہ پر کچھ لوگ میدان میں آئیں تو انہیں حصہ نہیں ملے گا جب تک تمام لفکر اجازت نہ دے دے، کیونکہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے صحابہ سے اہل سفینہ کے متعلق مشورہ فرمایا تھا۔

۴۔ پالتو گدھوں کا گوشت حرام ہے کیونکہ وہ گندہ ہوتا ہے۔ یہ قول ان صحابہ کے قول پر مقدم سمجھا جائے گا، جنہوں نے یہ علمت پتا تھا ہے کہ یہ سواری و باربرداری کا جائز ہے اور اس قول پر مقدم ہے کہ اس کا خس نہیں نکلا جائے گا اور اس پر بھی مقدم ہے کہ یہ گندگی کھاتا ہے۔

۵۔ امام کے لئے صلح کا معاملہ کرنا جائز ہے اور یہ کہ جب چاہے اسے فتح کر دے۔ صلح اور امان کے معاملہ کو شرائط پر متعلق کرنا اور مسم ملکوں کو سزا کے بعد ثابت رکھنا، یہ حکم شرعی عدالت ہے نہ کہ ظالمانہ سیاست۔

۶۔ قرآن کا الحاظ کرنا جائز ہے، چنانچہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تھا : "کہ مال زیادہ تھا اور مدت تھوڑی" اور یہ کہ جس شخص کا جھوٹ ثابت ہو جائے، اس کے قول کی طرف توجہ نہیں دی جائے گی۔

۷۔ اگر اہل ذمہ اپنے آپ پر عائد شدہ شرائط میں سے کسی کی مخالفت کر دیں تو ان کا ذمہ ختم ہو جاتا ہے، نیز یہ کہ جس نے تقسیم سے قبل غنائم میں سے کچھ لے لیا وہ اس کا مالک نہ ہو گا، اگرچہ وہ چیز اس کے حق سے بھی کم ہو، جیسا کہ آپ نے ایک تہہ لینے کے متعلق فرمایا "اگل کا ایک تہہ"۔

۸۔ نیک فال لینا جائز ہے بلکہ مستحب ہے جیسا کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے خبر والوں کے ساتھ کہاں کلماڑی اور لوگری دیکھ کر یہ فال لیا کہ خبر دیران ہو جائے گا۔

۹۔ معاهدہ کو توڑنے والے اگر با اختیار افراد ہوں تو عورتوں اور بچوں کے حق میں بھی معاهدہ توڑ جائے گا، اور اگر کسی جماعت کا ایک فرد بقیہ افراد کی موافقت کے بغیر عمد توڑے تو عورتوں اور بچوں کے حق میں عمد نہیں توئے گا، جیسا کہ قیدیوں میں سے اگر کسی کا خون آپ مباح قرار دیں تو یہ حکم اس کی عورتوں اور بچوں کو شامل نہ ہو گا۔

۱۰۔ اپنی لوگوں کو آزاد کرنا پھر آزاد کرنے کے بعد اس سے نکاح کرنا اور آزادی کو حق مقرر کرنا جائز ہے اور لوگوں کے اذن اور گواہوں اور ولی کے بغیر اسے زوجہ بنالینا جائز ہے، جس طرح نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت صفیہ کے معاملہ میں کیا تھا۔

۱۲۔ آدمی کا اپنے یادو سرے کے بارے میں جھوٹ بولنا جائز ہے، بشرطیکہ وہ سرے کو اس سے کچھ نقصان نہ ہو اور اس آدمی کا حق اسے مل جائے۔ جس طرح حاجج نے کیا تھا اسی طرح کافر کا ہدیہ قبول کرنا جائز ہے۔

۱۳۔ جو آدمی کسی کو زہر دے کر قتل کر دے تو اسے قصاص میں قتل کیا جائے گا جیسا کہ ایک یہودیہ کو حضرت بشر بن براء کے قتل کے عوض قتل کیا گیا۔

پھر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم خیر سے نکل کر وادی قمری تشریف لے گئے۔ وہاں یہودیوں کی ایک جماعت رہتی تھی۔ وہاں جب یہ لوگ پہنچے تو انہوں نے تیر مارنے شروع کر دیے، اس حملہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا غلام مدمع قتل ہو گیا تو لوگوں نے کہا کہ جنت اسے مبارک ہو۔ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ سن کر فرمایا، ہرگز نہیں، قسم ہے اس ذات پاک کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے جو چادر اس نے خیر کے روز تقطیم سے قبل لی تھی وہ اس پر آگ بن کر شعلہ زن ہو گی۔

اس کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے لوگوں کو جہاد کی ترغیب دی۔ ان کی صفت بندی فرمائی اور یہودیوں کو اسلام کی دعوت دی۔ اس کے بعد ایک آدمی نکلا اس کے مقابلے میں حضرت زبیر بن عوام نکلے اور انہوں نے اس کو قتل کر دیا پھر ایک اور نکلا اسے بھی قتل کر دیا، پھر ایک اور شخص سامنے آیا جس کے مقابلے میں حضرت علی نکلے اور اس کا کام تمام کر دیا۔

اس طرح کفار کے گیارہ آدمی یکے بعد دیگرے قتل ہو گئے۔ جو نبی ایک قتل ہو جاتا، دو سووں کو دعوت اسلام دی جاتی، جب نماز کا وقت آ جاتا تو آپ صحابہ کے ساتھ نماز ادا فرماتے پھر واپس آ کر انہیں اسلام کی دعوت دیتے اس کے بعد مقابلہ فرماتے۔ آخر شام ہو گئی۔ اور جب صبح ہوئی اور ابھی سورج ایک نیزہ بھی اونچا نہ ہوا تھا کہ آپ نے اس علاقہ پر قبضہ کر لیا، اور مقام کو بزور شیخ فتح فرمایا اور پاشدوں کے ساتھ اہل خیر کا ساسلوک و معاملہ کیا۔

یہی حشرالل فدک کا بھی ہوا۔ تباہ کے یہودیوں کو جب یہ حالات معلوم ہوئے تو خائف ہو گئے اور صلح کی درخواست بھیجی، جو منظور ہوئی اور اہل خیر کی شرطوں پر ان سے بھی معاملہ کر لیا اور وہ اپنے ماں و جانید اور کے ساتھ وہیں مقیم رہے۔

یہ لوگ حضرت عمر کے دور خلافت میں بھی وہاں سے نہیں نکالے گئے، کیونکہ تباہ اور وادی قری کے علاقے بلاد شام میں مانے جاتے تھے اور اس سے نچلا علاقہ مدینہ تک جزا میں داخل ہے۔ اس کے بعد

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مدینہ منورہ واپس تشریف لے آئے۔ واپسی پر ایک شب ایک جگہ اترے اور حضرت بلاں سے فرمایا کہ ”ہمارے لئے فجر کی نماز کا خیال رکھنا“ پھر مصنف نے بقیہ حدیث ذکر کی۔ ایک روایت میں ہے کہ حدیثیہ سے واپسی کی بات ہے اور لوگوں کا قول ہے کہ تجوک سے واپسی پر آپ نے یہ فرمایا تھا۔

اس واقعہ سے معلوم ہوا کہ جو نماز کے وقت سو جائے یا بھول جائے تو اس کے لئے نماز کا وقت اس گھری میں ہے جب وہ بیدار ہو یا اسے یاد آجائے۔ نیز یہ معلوم ہوا کہ سنن راتبہ کی فرائض کی طرح قضاۓ کرنی ہوگی اور قضاۓ نماز کی ادائیگی کے وقت اذان و اقامت بھی ہوگی اور قضاۓ نماز کو باجماعت ادا کر سکا ہے اور اس کو فوراً ادا کرنا چاہئے، چنانچہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے ”اسے چاہئے کہ جب یاد آئے اسے ادا کرے“ اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے مکان نزول سے کچھ دور جا کر ادا کی کیونکہ وہ شیطان کی جگہ تھی اور اس سے بہتر جگہ پر تشریف لے گئے۔ اس کی وجہ سے جو تاخیر ہوئی اس کا کوئی لحاظ نہیں کیونکہ یہ بھی نماز کے لئے ہی تھی۔ اس میں یہ بھی تنبیہ ہے کہ شیطان کی جگہوں پر نماز سے اجتناب کیا جائے گا جیسے حمام وغیرہ۔

جب نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم مدینہ واپس آئے، مہاجرین کو خیر کے مال سے حصہ ملا تو انہوں نے انصار کو ان کے عطیات واپس کر دئے جو انہوں نے ان صحابہ کو دے رکھے تھے۔

خیر سے واپسی پر نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم شوال تک مدینہ میں رہے اور اس زمانہ میں آپ نے چھوٹے چھوٹے دستے روانہ فرمائے۔ ان میں سے ایک دستہ عبد اللہ بن حداہ رضی اللہ عنہ کا تھا جنہوں نے اپنے ساتھیوں کو آگ میں داخل ہونے کا حکم دیا تھا۔ جب آپ کو معلوم ہوا تو فرمایا کہ ”اگر وہ لوگ اس میں داخل ہو جاتے تو اس سے کبھی نہ نکلتے۔ اطاعت امیر صرف معروف میں ہے۔“ اگر یہ کہا جائے کہ اگر وہ آگ میں داخل ہو جاتے تو وہ اپنے خیال میں اللہ اور اس کے رسول کی اطاعت کرتے ہوئے داخل ہوتے۔ گویا از روئے تاویل وہ خطوار سمجھے جاتے۔ اس لئے جنم میں وہ وائی طور پر کیسے رہ سکتے۔ اس کا جواب یہ ہے کہ چونکہ آگ میں اپنے آپ کو ڈالنا معمصیت ہے، اس لئے خود کشی کرنے کی پاداش میں وہ ہمیشہ اس میں رہتے، کیونکہ خالق کی نافرمانی کرتے ہوئے مخلوق کی اطاعت جائز نہیں اور اطاعت امیر سے آگ میں داخل ہونا اللہ اور اس کے رسول کی معمصیت ہوگی۔ اس طرح یہ اطاعت ہی سزا کا مستوجب ہو جاتی، کیونکہ یہ حرکت خود ہی معمصیت کی حیثیت رکھتی ہے، اور اگر داخل ہو جاتے تو

گویا اللہ اور اس کے رسول کے نافرمان ہوتے۔ اس آدمی کے متعلق جو خود کشی کرے ایسا حکم ہے تو جو آدمی دوسرے مسلمان کو امیر کے حکم سے ناجائز ایذا دے تو اس کی کیا حالت ہوگی۔

اور ایسے بازی گروں کے بارے میں کیا کہا جائے گا جو آگ میں کو وجاتے ہیں اور جملاء سمجھتے ہیں کہ یہ حضرت ابراہیم کی میراث ہے اور یہ سمجھتے ہیں کہ جس طرح حضرت ابراہیم پر آگ ٹھنڈی اور سلامتی والی بن گئی تھی۔ اسی طرح ان پر برداؤ سلاماً بن جائے گی اور اس غلط فہمی میں بھلا ہیں کہ وہ حال رحمانی میں آگ کے اندر کو دے ہیں، حالانکہ واقعہ یہ ہے کہ وہ حال شیطانی میں داخل ہوئے، کیونکہ یہ نہیں جانتے کہ بازی گر ایک خاص قسم کا لباس استعمال کرتے ہیں اور لوگوں پر ظاہر کرتے ہیں کہ وہ اولیاء الرحمن میں سے ہیں حالانکہ وہ اولیاء شیطان میں سے ہیں۔

## فصل (۶۷) فتح مکہ کا عظیم واقعہ

فتح مکہ تاریخ اسلام کا وہ عظیم واقعہ ہے جس کے ذریعہ اللہ تعالیٰ نے اپنے دین، اور اپنے رسول، انگر اسلام اور حرم امین کو عزت بخشی جس سے آسمان والے مسٹر سے جھوم اٹھے اور جس کی شرت و سرپلندی، تریا و کمکشان سے زیادہ بلند و تابناک ثابت ہوئیں اور لوگ گروہ در گروہ دین اسلام میں داخل ہونے لگے۔

واقعہ یوں پیش آیا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم مار مفتان المبارک سنہ ۸ ہجری کو مکہ کی طرف دس ہزار مجاہدین کا انگر لے کر روانہ ہوئے، کیونکہ قریش مکہ نے صلح حدیبیہ کی خلاف ورزی کرتے ہوئے معابدہ خود ہی توڑ دیا تھا۔

جب اسلامی فوج مرا لٹھر ان نامی مقام پر پہنچی تو آپ نے رات کے وقت آگ جلانے کا حکم دیا جس سے قرب و جوار کے تمام علاقے روشن ہو گئے۔ قریش کو اب تک خبر نہ تھی۔ انہیں ڈر تو تھا مگر یہ وہم گمان بھی نہ گزرا تھا کہ مسلمان اس تیزی سے سر پر آپنچیں گے۔ پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مجاہدین کے ساتھ بالائی مکہ سے شر میں داخل ہوئے اور حضرت خالد رضی اللہ عنہ کو اس فرمان کے ساتھ مکہ کے نیشی مقام کی طرف سے بھیجا کر اگر کوئی مزاحمت ہو تو اسے بے تکلف دفع کر دیں؛ جس میں دو مسلمان شہید ہوئے اور بارہ مشرک قتل کئے گئے۔

پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے داخلے کے بعد خانہ کعبہ کا رخ فرمایا۔ مہاجرین و انصار آپ کے ارو گرو چل رہے تھے، یہاں تک کہ وہ مسجد حرام میں داخل ہو گئے اور طواف بیت اللہ فرمایا۔ آپ کے ہاتھ میں کمان تھی جس سے تین سو سانچھ بتوں میں سے ایک ایک کو مار کر زمین پر گراتے اور فرماتے ہیں:

﴿جَاءَ الْحَقُّ وَرَهَقَ الْبَطْلُ إِنَّ الْبَطْلَ كَانَ رَهُوقًا﴾ [الإسراء: ۸۱]  
حق آگیا اور باطل نکل بھاگا۔ باطل ہی یہی شکست اٹھانے والا ہے۔

پھر کعبہ کے اندر جا کر نماز پڑھی۔ لوٹ کر باہر آئے۔ قریش صفتہ کھڑے تھے۔ آپ نے انہیں مخاطب کر کے فرمایا اے قریش! تمہارے خیال میں تم سے کیا سلوک کروں گا۔ سب پکار اٹھے، اچھا سلوک۔ فرمایا : ”میں اس وقت تم سے وہی کوں گا جو یوسف نے اپنے بھائیوں سے کہا تھا۔ آج تم پر کچھ بھی الزام و ملامت نہیں، جاؤ تم سب آزاد ہو۔“

### فتح مکہ سے مستنبط احکام و مسائل :

- ۱- اس غزوہ سے یہ معلوم ہوا کہ اہل عبد اگر ان لوگوں سے جنگ کریں گے جن سے امام المسلمين کا معابدہ ہے تو اس کی وجہ سے خود وہ امام المسلمين سے جنگ کرنے والے تصور کئے جائیں گے۔ چنانچہ امام کو حق ہے کہ ان پر چڑھائی کرے اور ان کو اس کی اطلاع کی بھی ضرورت نہیں ہے۔ ہاں جب ان سے خیانت کا خطرہ ہو تو پھر پہلی اطلاع دینی ضروری ہوگی اور خیانت پائی جائے تو انہیں عبد ملکن سمجھا جائے گا اور یہ کہ اگر خیانت پر تمام افراد راضی ہوں تو سب کے حق میں معابدہ ٹوٹ جائے گا جس طرح سب کے حق میں منعقد ہوا تھا۔
- ۲- اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ اہل عرب کے ساتھ دس سالہ جنگ بندی کا معابدہ کیا جا سکتا ہے۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اس سے زیادہ مدت کے لئے جائز ہے یا نہیں۔ صحیح یہ ہے کہ مصلحت و ضرورت کے پیش نظر جائز ہے۔
- ۳- اس سے یہ معلوم ہوا کہ جب امام سے ناجائز یا غیر واجب باتوں کے متعلق سوال کیا جائے اور وہ خاموش رہے تو اس کی خاموش رضامندی نہیں بن سکتی۔ جیسے ابوسفیان نے نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم سے تجدید عبد کی درخواست کی۔ آپ خاموشی رہے تو آپ کی اس خاموشی سے تجدید عبد کا مطلب نہیں لیا جا سکتا۔
- ۴- اس سے یہ معلوم ہوا کہ کفار کے قاصدؤں کو قتل نہیں کیا جا سکتا حالانکہ ابوسفیان پر عبد ملکنی کے باعث حد ثابت ہو چکی تھی، لیکن چونکہ وہ اپنی قوم کی جانب سے قاصد بن کر آئے تھے، اس لئے انہیں قتل نہیں کیا گیا۔
- ۵- مسلمان جاسوس کو قتل کیا جا سکتا ہے۔
- ۶- عورت کو بوقت ضرورت و مصلحت عامہ کی خاطر برہنہ کرنے کی دھمکی دی جاسکتی ہے، جیسا کہ حضرت

علی نے جاسوس عورت کے ساتھ کیا تھا۔

۷- اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ اگر کوئی شخص کسی مسلمان کو اپنی خواہش کے بغیر اللہ کے لئے غصہ اور رینی حیثیت کی وجہ سے بطور تاویل کافر یا منافق کہہ دے تو وہ گنہگار نہ ہو گا۔

۸- اس سے یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ گناہ کبیرہ کبھی بھی بڑی نیکیوں سے مت جاتے ہیں جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذْهَبُنَّ الْسَّيِّئَاتِ﴾ [ہود: ۱۱۴]

نیکیاں برا یوں کو ختم کر دیتی ہیں۔

اور اس کے برعکس بھی ہوتا ہے چنانچہ ارشاد ہے :

﴿لَا نُنْبَطِلُوا صَدَقَاتِكُمْ بِالْمُنْعِنِ وَالْأَذَى﴾ [البقرة: ۲۶۴]

اپنے صدقات کو احسان جنملا کر اور تکلیف پہنچا کر ضائع نہ کرو۔

ایک اور جگہ مزید فرمایا :

﴿أَنْ تَحْبَطَ أَعْمَالُكُمْ وَأَنْتُمْ لَا تَشْعُرُونَ﴾ [الحجرات: ۲]

ایسا نہ ہو کہ تمہارے اعمال اکارت ہو جائیں اور تمہیں خبر نہ ہو۔

پھر مصنف نے حاطب بن بلالہ اور ذو الْخُوَّسہ کے واقعات کو ذکر کر کے فرمایا : کہ اہل عقل و خود اس مسئلہ کی حیثیت اور اس کی ضرورت کو جانتے ہیں، اور اس کے ذریعہ اللہ تعالیٰ کی معرفت و حکمت کے ایک عظیم باب سے واقف ہوتے ہیں۔

۹- نیز اس سے ثابت ہوتا ہے کہ مکہ میں بغیر احرام کے قتل مباح کے لئے داخل ہونا جائز ہے، لیکن اس میں کوئی اختلاف نہیں کہ جو جو یا عمرہ کے ارادہ سے داخل ہو، اسے احرام باندھنا ضروری ہے۔ ان کے علاوہ دو سری صورتوں میں وہی واجب ہے جسے اللہ تعالیٰ نے اور اس کے رسول نے واجب کیا ہے۔

۱۰- نیز اس میں صاف واضح بیان ہے کہ مکہ کرمہ قوت و طاقت سے فتح ہوا ہے اور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے دشمنان اسلام کو قتل کر دیا ہے۔

حضرت اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فتح مکہ کے روز فرمایا تھا : "مکہ کو اللہ تعالیٰ نے با حرمت بنایا ہے۔ صرف لوگوں ہی نے محترم نہیں بنارکھا ہے۔" اس لئے اس کی حرمت شرعی قدم ہے۔ اس عالم کی پیدائش سے قبل اس کی حرمت ہو چکی تھی۔ اس کے بعد اللہ کے نبی حضرت ابراہیم علیہ السلام کی

زبان مبارک سے اس کا اظہار ہوا تھا۔

نیز آپ نے فرمایا کہ : ”اس میں خون بہانا جائز نہیں“ یعنی خونزیری کی یہ حرمت حرم کے ساتھ خاص ہے اور دوسری جگہ جائز ہے جبکہ اس کا شرعی تقاضا موجود ہو جس طرح کہ حرم کے درخون کو کاثنا حرام ہے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ بھی فرمایا کہ ”اس کے درخت کاٹنے نہیں جائیں گے“۔ ایک روایت میں ہے کہ ”کاشنے نہ توڑے جائیں گے۔“

اس سے صاف طور پر کاثنے اور عونج کو کاشنے کی حرمت ثابت ہوتی ہے لیکن علماء نے خلک پودے کاشنے کو جائز قرار دیا ہے کیونکہ وہ مردہ کے مشابہ ہے۔ ایک روایت میں ”لا سجیط شوکھا“ کے الفاظ آئے ہیں جن سے صاف طور پر یہ معلوم ہوتا ہے کہ پتے کا توڑنا حرام ہے۔

نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : ”حرم کی گھاس بھی نہ کاشنے جائے گی“ اس میں کوئی اختلاف نہیں اور اس سے مراد وہی پودے ہیں جو خود رو ہوں ”خلا“ تر گھاس کو کہتے ہیں اور ”اُخر“ اس نص سے مستثنی ہے اور اس کا استثناء اس بات کی دلیل ہے کہ یہ حکم اُخر کے علاوہ باقی سب پر مشتمل ہے لیکن اس میں کلاہ اور زمین میں چھپی ہوئی چیز داخل نہیں ہے کیونکہ یہ پھل کے حکم میں ہے۔

نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ فرمایا کہ ”حرم کے شکار کو وہاں سے بھگایا نہ جائے“ یہ اس بات کی صراحت ہے کہ شکار کا قتل اور اس کی گرفتاری کا کسی طریقے سے بھی سبب بنتا حرام ہے، حتیٰ کہ اسے اپنی جگہ سے بھگانا بھی نہیں چاہئے کیوں کہ اس جگہ وہ ایک محترم جیوان ہے، اور سبقت کر کے ایک جگہ حاصل کر چکا ہے، اس لئے وہ اس جگہ کا زیادہ سُخت ہے۔ حاصل یہ کہ حرم کا جانور اگر کسی جگہ سبقت کر کے پہنچ جائے تو اسے وہاں سے پریشان کر کے بھگایا نہ جائے۔

نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ فرمان کہ ”حرم میں گری ہوئی چیز کو جانے والے کے سوا کوئی نہ اٹھائے“۔ ایک دوسری روایت میں ہے کہ ”اس کی پڑی ہوئی چیز کو اٹھانا تعارف والے کے سوا کسی کے لئے جائز نہیں“ اس بات کی دلیل ہے کہ حرم کا لقط (گری ہوئی چیز) کسی حال میں کسی کی ملکیت نہیں اور اسے صرف اس کے مالک کو یا جانے والے ہی کو اٹھانا چاہئے نہ کہ مالک بننے کے لئے ورنہ حرم سے تخصیص کا کچھ بھی فائدہ نہ رہے گا۔ یہ امام احمد سے منقول ایک روایت ہے۔ دوسری روایت میں ان کا اور امام شافعی کا بھی یہ قول ہے کہ ملکیت کے خیال سے اس کا اٹھانا جائز نہیں البتہ اگر مالک کے لئے اس کو محفوظ کرنے کا رادہ ہو تو جائز ہے۔ اگر اسے کوئی اٹھانے تو مالک کے آنے تک برابر مشترکتے رہنا

چاہئے۔ یہ قول صحیح ہے اور حدیث میں اس کی وضاحت ہے۔ حدیث میں منشد کا جو لفظ ہے، اس کے معنی ہیں، "مشتر کرنے والا" اور ناشد کے معنی ہیں، "گشیدہ چیز کو تلاش کرنے والا"۔

فعیل مکہ مکرمہ کے واقعہ کے ضمن میں یہ بھی مذکور ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم بیت اللہ میں اس وقت تک نہیں داخل ہوئے جب تک وہاں سے تصویریں کونہ ہٹالیا گیا۔ اس سے یہ دلیل ملتی ہے کہ ایسے مکان میں نماز پڑھنے کا مردود ہے جہاں تصویریں ہوں، اور یہ حمام میں نماز پڑھنے سے زیادہ مکروہ ہے، کیونکہ حمام میں نماز پڑھنے کی کراہیت نجاست کے خیال سے ہے یا اس وجہ سے ہے کہ شیطان وہاں سکونت اختیار کرتا ہے لیکن تصویریں سے شرک کا اندیشہ ہے۔

یہ واقعہ ہے کہ اکثر قوموں کے اندر تصویریں اور قبروں ہی کے ذریعے شرک داخل ہوا ہے۔ اس واقعہ سے یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ ایک یا دو مردوں کو عورت امان دے سکتی ہے، چنانچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ام ہانی کی امان کو معتبر قرار دے دیا تھا۔ اس سے ایسے مرتد کے قتل کا جواز بھی ملتا ہے جس کا ارتداد توبہ نہ کر کے شدید صورت اختیار کر گیا ہو جیسا کہ ابن الہی سرح کے سلسلہ میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تھا۔

## فصل (۷۷)

### غزوہ حنین

ابن اسحاق رحمۃ اللہ فرماتے ہیں کہ قبیلہ ہوازن نے جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی آمد اور فتح مکہ کی خبر سنی تو مالک بن عوف نے ہوازن، ٹھیٹ اور جشم کو جمع کیا۔ ان میں ان کا صاحب رائے بوڑھا درید بن صہد بھی تھا۔ مصنف نے اس کے بعد غزوہ کی تفصیلات کا ذکر کیا ہے، پھر آگے کی بعض حکمتیں کی طرف اشارہ کرتے ہوئے لکھا ہے کہ: اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول صلی اللہ علیہ وسلم سے وعدہ پورا فرمایا کہ فتح مکہ کے بعد لوگ فوج در فوج اسلام میں داخل ہوں گے اور تمام قبائل عرب آپ کی اطاعت اختیار کریں گے۔

جب یہ فتح میں مکمل ہوئی تو بیضائے حکمت الہی ہنر ہوازن اور ان کے پیروکار اسلام لانے سے رک گئے اور ایک جم غیر تیار کر کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے بر سر پیکار ہو گئے تاکہ اس طرح اللہ تعالیٰ کا حکم غالب ہو اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو عزت و غلبہ ملے اور ان سے حاصل شدہ مال غنیمت مجاہدین کے لئے بارگاہ الہی میں صد لاکھ شکرو امتحان ثابت ہو جائے۔

اللہ تعالیٰ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور اپنے بندوں کو ایسی عظیم الشان قوت و شوکت کے سبب غلبہ عطا فرمائے جو اب تک مسلمانوں کو حاصل نہ تھی تاکہ اس کے بعد عربوں میں کسی کو ان کے مقابلہ کی جرأت نہ پیدا ہو سکے۔

نیز اللہ تعالیٰ کی حکمت بالغہ کا تقاضا یہ ہوا کہ مسلمانوں کو ان کی زبردست قوت و طاقت کے باوجودہ ان میں ٹکست و ہزیست کا مزہ چکھائے تاکہ فتح مکہ کے وقت بلند ہونے والے ان سروں کو جو حرم مکہ میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی طرح سر جھکا کر داخل نہیں ہوئے تھے اور جو لوگ یہ کہتے تھے کہ آج ہم ٹکتے کے سبب مغلوب نہیں ہوں گے۔ انہیں یہ بتائے کہ مدد و نصرت صرف اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہوتی ہے، چنانچہ جب مسلمانوں کے ملٹ ٹوٹ گئے تو ان کی دلبوچی کے لئے نصرت کے فرشتے اور اللہ تعالیٰ

نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور مسلمانوں پر اپنی سکینت نازل فرمائی۔

اللہ تعالیٰ کی حکمت کا تقاضا یہ بھی ہے کہ نصرت و فتح کا لباس وہی زیب تن کرتے ہیں جو تواضع کے زیور سے آراستہ ہوتے ہیں۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے :

﴿ وَتَرِيدُ أَن تَمْنَعَ عَلَى الَّذِينَ أَسْتَضْعَفُوا فِي الْأَرْضِ وَيَجْعَلُهُمْ أَيْمَةً وَيَجْعَلُهُمْ الْوَرِثَةَ ۝ وَنُمَكِّنَ لَهُمْ فِي الْأَرْضِ وَرُبِّيَ فِرْعَوْنَ وَهَامَنَ وَجُنُودُهُمَا مِنْهُمْ مَا كَانُوا بِيَحْمَدَرِوفَكَ﴾ [القصص : ۶۵]

اور جن لوگوں کو زمین میں کمزور کیا جاتا تھا، ہم چاہتے تھے کہ ان پر احسان کریں اور ان کو امام بنا کیں اور ملک کے وارث بنائیں اور زمین پر انسی کو حکومت دیں اور فرعون و ہامان اور ان فوجوں کو وہ چیز دکھا دیں جس سے وہ لوگ ڈرتے تھے

عربوں کے ساتھ غزوہ کی ابتداء بدر سے ہوئی اور خاتمہ خین سے اور ان دونوں غزوتوں میں فرشتوں نے لڑائی میں حصہ لیا۔ دونوں میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے دشمنوں کی جانب سکنکریاں پھینکیں۔ دونوں سے عربوں کا اشتغال مدھم پڑا۔ چنانچہ بدر میں ان کو خوف محسوس ہوا اور ان کی حدت ٹھیں اور خین میں ان کی طاقت کا خاتمہ ہوا۔

غزوہ خین سے مستبطن بعض احکام و مسائل :

۱۔ اس غزوہ سے یہ معلوم ہوا کہ مشرق سے ہتھیار بطور مستعار لیا جا سکتا ہے۔

۲۔ جنگی اسباب و ذرائع اختیار کرنا تو کل علی اللہ کے منافی نہیں ہے۔ اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی حفاظت کی ضمانت کے باوجود اسباب کا اختیار کرنا منافی نہیں ہے۔

۳۔ اسی طرح اللہ تعالیٰ کا یہ وعدہ کرنا کہ وہ اپنے دین کو غالب کرے گا، اس کے حکم جماد کے منافی نہیں ہے۔

۴۔ نیز اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اسلحہ مستعار لیتے وقت ضمانت کی شرط لگادی تھی۔ اس کے متعلق فقماء کا اختلاف ہے کہ آیا آپ نے مستعار سامان کے بارے میں ضمانت کی مسروعیت کو بتایا تھا، یا بینیہ اس مستعار سامان کو واپس کرنے کی ضمانت سے متعلق خبر دی تھی۔

۵۔ نیز اس سے یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ دشمن کے گھوڑے اور سواری کو زخمی کرنا جائز ہے جب کہ اس

سے اس کے قتل پر مدل سکتی ہو، اور حیوان کو اس قسم کی ایذا دہی منوع نہیں۔

۶- اس میں یہ مذکور ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس شخص کو معاف فرمادیا جس نے آپ کو قتل کرنے کا ارادہ کیا تھا بلکہ اس کے سینہ پر ہاتھ پھیر کر دعا بھی دی جس سے وہ سچا مسلمان بن گیا۔

۷- اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ مال غنیمت کی تقسیم سے قتل کفار کے اسلام لانے کا انتظار کرے تاکہ اسلام لانے کے بعد ان کا مال انہیں واپس کر دیا جائے۔ اس سے یہ مسئلہ ثابت ہوتا ہے کہ مال غنیمت میں ملکیت تقسیم کے بعد ہی مکمل ہوتی ہے۔ مخفی اس پر تقسیم ہو جانے سے نہیں، لہذا اگر کوئی شخص تقسیم سے قتل انتقال کر جائے تو اس کا حصہ بجائے وارثوں کے دوسرے مجاہدین میں تقسیم کر دیا جائے گا۔ یہ حضرت امام ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کا مسئلک ہے۔

۸- وہ عطاۓ عمومی جو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے قریش کو بطور تالیف قلوب کے فرمائی تھی، اس کے متعلق حضرت امام احمد رحمۃ اللہ علیہ نے یہ وضاحت فرمائی ہے کہ غنیمت کے مال سے پانچواں حصہ نکالنے کے بعد بقیہ چار حصوں میں سے دیا جائے گا۔ مال غنیمت میں کسی کسی کو زائد حصہ دینے کی مصلحت چونکہ ذوالخویصرہ کی سمجھ میں نہ آسکی تھی، اس لئے اعتراض کرنے والے نے کہہ دیا، عدل و انصاف سمجھے۔

۹- اسلام میں امام کو مسلمانوں کے نائب کی حیثیت حاصل ہے جو مسلمانوں کی مصلحت اور دین کے قیام کے لئے کوشش کرے گا، اگر اسلام کے دفاع کے لئے کسی کو مال دینا پڑے یا سردار ای و شمناں اسلام کو اپنے پاس بلانا پڑے تاکہ مسلمان ان کے شر سے محفوظ رہ سکیں تو یہ جائز ہے، کیونکہ شریعت کا اصول یہ ہے کہ بڑے فساد کو روکنے کے لئے چھوٹے فساد کو پرداشت کر لیا جائے، اور بڑی مصلحت کے لئے چھوٹی مصلحت کو نظر انداز کر دیا جائے۔ یہ دونوں قاعدے دین و دنیا کی مصلحتوں کی بنیاد ہیں۔

۱۰- اس غزوہ سے یہ بھی معلوم ہوا کہ غلام بلکہ جانوروں کو بھی بعض کو بعض کے بدلتے ادھار اور کی بیشی کے ساتھ فروخت کیا جا سکتا ہے، اور یہ کہ دو معاملہ کرنے والے اپنے درمیان غیر محدود دہت مقرر کر لیں اور دونوں راضی ہوں تو بھی جائز ہے، اس لئے کہ اس میں بظاہر کوئی قباحت نہیں ہے۔

۱۱- اس غزوہ میں آپ نے فرمایا کہ ”جس نے کسی کافر کو قتل کیا ہو تو اس کا چھیننا ہوا مال اس کا ہو گیا، بشرطیکہ اس کے پاس اس کا ثبوت ہو۔“

یہاں پر فتناء کے درمیان اختلاف ہو گیا کہ یہ شرعی طور پر اس کا مستحق ہے یا شرط کے بعد مستحق

ہو گا۔ اس کے متعلق دو قول ہیں جو امام احمد سے مروی ہیں۔ ایک یہ کہ وہ سامان کا مستحق ہو گا جا ہے امام شرط لگائے یا نہ لگائے۔ دوسرا امام کی شرط کے بغیر مستحق نہیں ہے۔

وجہ اختلاف یہ ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بحیثیت رسول ایسا فرمایا تھا تو پھر یہ فرمان ایک عام شرعی حکم بن جائے گا، جس طرح آپ کا یہ ارشاد کہ : ”جس شخص نے کسی قوم کی زمین ان کی اجازت کے بغیر بھی اس کا پیداوار میں کوئی حصہ نہیں، البتہ اخراجات کا وہ مستحق ہے“ یا بحیثیت مفتی آپ نے فرمایا تھا، جیسے آپ نے ابو سفیان کی بیوی حند بنت عقبہ سے فرمایا کہ ”شوہر کے مال سے اتنا لے سکتی ہو جو تمہیں اور تمہارے لڑکے کو کافی ہو“۔ یا بحیثیت امام آپ نے فرمایا تھا کہ ایسی صورت میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے وقت میں آپ کا فرمان امت کے لئے مصلحت میں شامل ہو گا اور بعد میں مصلحت کے اعتبار سے اس کی تکمید اشت ضروری ہو گی۔

یہیں سے علماء کے درمیان بہت سے مقامات میں اختلاف پیدا ہوئے۔ آپ کا یہ ارشاد کہ ”جو شخص کسی مردہ زمین کو آپا دا اور زنہ کرے، وہ اس کی ملکیت ہے۔“

۱۔ اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ اس دعویٰ میں ثبوت کے لئے صرف ایک گواہ بغیر قسم کافی ہے، اور اس کے لئے شہادت کے لفظ کا تلفظ بھی مشروط نہیں۔

۲۔ اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ مقتول کافر سے چھینے ہوئے مال کا خس نہیں نکالا جائے گا، اور یہ کہ وہ اصل غنیمت میں سے ہے اور یہ کہ اس کے مستحق حصہ پانے والے اور نہ پانے والے مثلاً عورت اور پچھے سب ہیں۔ حدیث سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ مجاہد جتنے کفار کو قتل کرے گا، ان سب کا مال لے گا خواہ ان کی تعداد کتنی بھی زیادہ کیوں نہ ہو۔

## فصل (۸۷)

### غزوہ طائف

جب قبیلہ ہتھیت کے لوگ بکست کھا کر بھاگے تو وہ اپنے قلعہ میں پناہ گزیں ہو گئے، اور جنگ کے لئے تیار ہو گئے۔ چنانچہ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم روانہ ہو کر ان کے قلعہ کے قریب اترے، چنانچہ اہل قلعہ نے بڑی شدت کے ساتھ تیتوں کی بوچھاڑ کر دی، جس کی وجہ سے بعض مسلمان زخمی ہوئے اور بارہ آدمی شہید ہوئے۔

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم دہاں سے خلک ہو کر اس جگہ آئے جہاں آج کل طائف کی مسجد ہے اور ان کا اخخارہ روز محاصرہ جاری رکھا، اور مخفیق کا استعمال فرمایا جو اسلام میں پہلی مرتبہ استعمال کی گئی۔ اور نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے قبیلہ ہتھیت کے انگور کے باغات کو کاشنے کا حکم فرمایا، جس میں لوگ فوراً مصروف ہو گئے۔

ابن سعد کہتے ہیں کہ لوگوں نے اللہ اور قربت کا حوالہ دے کر کہا کہ آپ کاشنے سے منع فرمادیں، تو آپ نے ان کی درخواست قبول فرمائی۔ پھر نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کے منادی نے ندادی کہ جو غلام قلعہ سے اتر کر ہماری طرف آجائے وہ آزاد ہے۔ یہ سن کر دس سے کچھ زائد آدمی حاضر ہو گئے جن میں ابو بکر بھی تھے۔ ان لوگوں کو آپ نے مسلمانوں کے حوالہ کر دیا تاکہ ان کا خیال رکھیں۔

اس بات سے اہل طائف کو سخت صدمہ ہوا، لیکن اس کے باوجود آپ کو فتح طائف کی اجازت نہ ملی، چنانچہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے لوگوں کو روانہ ہونے کا حکم فرمایا۔ بعض صحابہ کو سخت صدمہ ہوا کہنے لگے، طائف فتح تو ہوا نہیں اور ہم واپس چلے جائیں؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ سن کر فرمایا : اچھا کل جنگ کرو۔ صح لڑائی ہوئی تو کچھ مسلمان زخمی ہو گئے۔ اس کے بعد نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، ہم کل انشاء اللہ واپس جائیں گے۔ یہ سن کر لوگ خوش ہو گئے اور واپسی کی تیاری شروع کر دی، اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے لیوں پر تبسم تھا۔ جب سفر کا آغاز ہوا تو آپ نے فرمایا کہ یہ دعاء پڑھو :

«آئِبُونَ تَائِبُونَ عَابِدُونَ لِرَبِّنَا حَامِدُونَ»

ہم توبہ کرتے ہوئے لوئے، عبادت کرتے ہوئے اور اللہ کی حمد و شکر کرتے ہوئے۔

لوگوں نے درخواست کی کہ قبیلہ ٹھیف کے لئے پدر دعا کیجئے۔ تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا "اے اللہ ٹھیف کو بدایت دے اور انہیں (مطیع کر کے) ہمارے پاس حاضر کر۔"

محاصرہ طائف کے بعد نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جرانہ کی طرف تشریف لے گئے اور اسی مقام سے عمرہ کا احرام باندھ کر مکہ میں داخل ہوئے اور عمرہ سے فارغ ہو کر مدینہ تشریف لے گئے۔

جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ماہ رمضان میں توبہ سے مدینہ تشریف لائے تو اس میں قبیلہ ٹھیف کا وفد بھی حاضر خدمت ہوا۔ واقعہ یوں ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جب طائف سے واپس ہوئے تو آپ کے پیچھے عروہ بن مسعود روانہ ہوئے اور آپ کے مدینہ پہنچنے سے قبل آپ سے ملاقات کی اور اسلام قبول کر کے اپنی قوم کی طرف جانے کی اجازت چاہی۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : جیسا کہ تمہاری قوم سے اندریش ہے کہ وہ تم سے جنگ کرے گی اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے محسوس کر لیا تھا کہ ان لوگوں میں غور اور نخوت ہے، جس کی وجہ سے وہ قبول اسلام سے رک رہے ہیں۔ عروہ بن مسعود نے عرض کیا، یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میں ان کے نزدیک ان کی کنواری عورتوں سے بھی زیادہ عزیز و محبوب ہوں، اور وہ واقعی ان میں ایسے ہی محبوب و مطاع تھے، چنانچہ اپنی قوم کو اس امید پر اسلام کی دعوت دینے کے لئے چلے کہ وہ ان کی عظمت اور مرتبہ کے باعث ان کی مخالفت نہ کرے گی، لیکن اس قدر و نیزت کے باوجود جب انہوں نے اسلام کی دعوت دی اور اظہار اسلام کیا تو ہر جانب سے تیر برنسے لگے اور ایک تیر ایسا پیوست ہوا کہ جال بحق ہو گئے۔ حالت نزاع میں دریافت کیا گیا کہ اپنے خون کے متعلق کیا خیال ہے؟ کہنے لگے : اللہ تعالیٰ نے مجھے اعزاز و اکرام بخشنا اور شہادت سے نوازا ہے، اس لئے مجھے میں اور ان شداء میں جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ شہید ہوئے، کچھ فرق نہیں۔ اس لئے مجھے ان کے ساتھ دفن کرنا۔

لوگوں کا خیال ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے متعلق فرمایا تھا کہ "ان کی مثال اپنی قوم میں اس طرح ہے کہ جیسے صاحب میں کی اپنی قوم میں تھی"۔

حضرت عروہ کی شادت کے بعد قبیلہ ٹھیف کے لوگ کئی ماہ رکے رہے، پھر انہوں نے آپس میں مشورہ کیا اور سمجھ لیا کہ چاروں طرف سے عربوں سے لڑنا ہمارے بس کی بات نہیں، کیونکہ تقریباً بھی اسلام میں داخل ہو چکے ہیں۔ چنانچہ انہوں نے اس بات پر اتفاق رائے کر لیا کہ عروہ کی طرح نبی کریم

صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں کوئی آدمی بھیجیں اور انہوں نے اس کے لئے عبد یا میل سے گفتگو کی۔ اس نے اس ذمہ داری کو قبول کرنے سے انکار کر دیا اور خطرہ محسوس کیا کہ کہیں اس کے ساتھ بھی عدوہ جیسا معاملہ نہ ہو، اور اس شرط پر قبول کرنے پر آمادگی ظاہر کی کہ اس کے ساتھ مزید آدمی بھیجے جائیں۔ چنانچہ انہوں نے بنی احلاف کے دو آدمی اور بنی مالک کے تین آدمی ساتھ کر دیئے۔ ان میں عثمان بن ابی العاص بھی تھے۔ یہ لوگ مدینہ کے قریب پہنچ کر ایک نر کے قریب اترے جہاں مغیرہ بن شعبہ نے ان کو دیکھ کر تیزی سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہونے کے لئے چلے ہاکہ آپ کو قبیلہ قیف کے حاضر ہونے کی اطلاع کر دیں۔ انہیں راستے میں حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ ملے۔ کہنے لگے میں تجھے اللہ کی قسم دلاتا ہوں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں مجھ سے پہلے حاضر نہ ہوا، میں آپ کو یہ خوشخبری سناؤں گا۔ انہوں نے ایسا ہی کیا۔ آخر حضرت ابو بکر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور قبیلہ قیف کے وفد کی آمد کی اطلاع دی، پھر حضرت مغیرہ ان کے پاس پہنچے اور ظہر کے وقت ان کے ساتھ روانہ ہوئے۔ ان کے پہنچنے کے بعد مسجد نبوی کے ایک گوشہ میں ان کے لئے خیمہ نصب کیا گیا۔ حضرت خالد بن سعید نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور قبیلہ قیف کے وفد کے درمیان پیغام رسانی کا کام کرتے رہے اور آخر کار وہ مسلمان ہو گئے۔ دوران گفتگو انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے چند مطالبات کئے۔

پہلا مطالبه یہ تھا کہ ان کالات نامی بت تین سال تک رہنے دیا جائے اور اسے نہ توڑا جائے ہاکہ قبیلے کے یہ توہون کے شر سے محفوظ رہ سکیں، لیکن نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس مطالبه کو مسترد کر دیا وہ برادر اس کا اصرار کرتے رہے یہاں تک کہ ایک ماہ باقی رہنے کی درخواست کی، لیکن آپ نے قطعی طور پر کوئی بھی معینہ مدت دینے سے انکار فرمادیا۔

دوسرا مطالبه یہ تھا کہ ان کو نماز پڑھنے اور بتوں کو اپنے ہاتھوں سے توڑنے سے معاف کر دیا جائے۔ اس کے جواب میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : رہا بتوں کا اپنے ہاتھوں سے توڑنے کا معاملہ تو اس سے ہم تمہیں معاف کر دیں گے، لیکن نماز کا معاملہ تو یاد رکھو، جس دین میں نماز نہیں اس میں کچھ بھی بھلائی نہیں۔

جب یہ لوگ مسلمان ہو گئے تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت عثمان بن ابی العاص کو ان پر امیر مقرر فرمادیا۔ یہ سب سے نو عمر تھے، لیکن دین سیکھنے کا جذبہ ان میں سب سے زیادہ تھا۔ جب ان

لوگوں نے اپنے علاقہ کی طرف واپسی کا ارادہ کیا تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے ہمراہ حضرت ابو سفیان اور حضرت مغیرہ بن شعبہ کو لات نامی بنت کو توڑنے کے لئے بھیجا۔

جب حضرت مغیرہ نے بنت کے اوپر چڑھ کر کلماڑی بر سانا شروع کی، تو قبیلہ چیفت کی عورتیں روئی چلاتی تھیں، اس دوران میں مغیرہ اس کی حفاظت کے لئے اردو گرد موجود تھے مگر عروہ رضی اللہ عنہ کی طرح ان پر تیروں کی بوچھارنہ کی جائے۔ جب حضرت مغیرہ نے اسے پوری طرح مندم کر دیا تو اس سے نکلنے والی دولت کو سمیت لیا۔

قبیلہ چیفت کے وفد کے آنے سے قبل حضرت عروہ بن مسعود کی شادوت کے بعد ان کے صاحبزادے ابو شیخ بن عروہ اور قارب بن اسود نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے اور اسلام قبول کر کے اپنے قبیلہ چیفت سے قطع تعلق کر چکے تھے، چنانچہ اس واقعہ کے بعد آپ نے ان دونوں سے فرمایا کہ : جسے چاہو تم ولی بنالو۔ انہوں نے جواب دیا کہ اللہ اور رسول کے علاوہ کسی کو ولی نہیں بنائیں گے۔ تو آپ نے فرمایا اور اپنے ماموں ابو سفیان بن حرب کو بھی، چنانچہ ان لوگوں نے اس پر آمادگی ظاہر کر دی۔

طاائف کے لوگ مسلمان ہو گئے تو حضرت عروہ کے صاحبزادے نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے درخواست کی کہ بتوں کے اندر سے ملنے والی دولت سے ان کے والد کا قرض ادا فرمادیں۔ آپ نے متنظر فرمایا۔ یہ سن کر حضرت قارب نے بھی اپنے والد کے قرضوں کی ادائیگی کی درخواست کی۔ حضرت عروہ اور اسود دونوں بھائی تھے۔ تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کی یہ درخواست سن کر فرمایا کہ تمہارے والد اسود کا انتقال حالت شرک میں ہوا ہے۔ اس پر حضرت قارب نے عرض کیا، یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم لیکن اس طرح ایک مسلمان رشتہ دار کے ساتھ احسان ہو گا۔ اس سے وہ اپنے کو مراد لے رہے تھے۔ وہ قرض تو بھی پر ہے، چنانچہ آپ نے ان کا بھی قرض اس رقم سے ادا فرمایا۔

### غزوہ طائف سے مستنبط احکام و مسائل :

اس غزوہ سے مندرجہ ذیل فقیہ احکام و مسائل ثابت ہوتے ہیں :

۱۔ حرمت والے میتوں میں قتال کرنا جائز ہے، اور اس کی تحریم منسوخ ہو چکی ہے، کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مدینے سے مکہ کی طرف ماہ رمضان کی آخری تاریخوں میں روانہ ہوئے اور مکہ میں انہیں

دن قیام فرمایا۔ پھر قبیلہ ہوازن کی طرف تشریف لے گئے اور ان سے قال فرمایا، پھر طائف کے لئے روانہ ہوئے اور ان کا تقریباً میں دن محاصرہ جاری رکھا۔

ان ایام دشمنوں کے اعداد و شمار پر غور و فکر سے اندازہ ہوتا ہے کہ محاصرہ کی کچھ مدت مادہ ذوالقدر میں بھی تھی۔ اگر کوئی یہ سوال کرے کہ اس مدت میں صرف محاصرہ کیا گیا تھا اور قتال تو مادہ شوال میں ہوا تھا۔ تو اس کا جواب یہ ہے کہ ابتداء کرنا اور اس کو کسی شکل میں جاری رکھنا دونوں میں فرق ہے۔

۲۔ اس غزوہ سے اس بات کا جواز لکھتا ہے کہ انسان اہل دعیا کے ساتھ جنگ میں جا سکتا ہے، کونکہ اس میں نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ حضرت ام سلمہ اور حضرت زینب تھیں۔

۳۔ اس سے یہ معلوم ہوا کہ کفار کے مقابلہ میں ان پر پھر بر سانے کے لئے مخفی نصب و استعمال کیا جا سکتا ہے، خواہ اس سے بے قصور عورتوں اور بچوں کو بھی نقصان پہنچے۔

۴۔ دشمنوں کے درختوں کو بھی کاتا جا سکتا ہے، جو ان کو نقصان پہنچائے، کمزور کرے اور انہیں غیظ و غصب میں بدلتا کرے۔

۵۔ نیز اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ اگر مشرکین کے غلام بھاگ کر مسلمانوں سے میں تو وہ آزاد ہوں گے۔ ابن منذر نے اس پر علماء کا اجماع نقل کیا ہے۔

۶۔ اس سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ امام جب کسی قلعے کا محاصرہ کرے اور وہ فتح نہ ہو اور وہاں سے کوچ کرنے اور محاصرہ ختم کرنے میں مسلمانوں کی مصلحت ہو تو وہ ایسا کر سکتا ہے۔

۷۔ اس میں اس کا بھی تذکرہ ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے عمرہ کے لئے مقام جعرانہ سے احرام باندھا، اور طائف سے جو شخص مکہ میں بغرض عمرہ داخل ہونا چاہے اس کے لئے یہی سنت ہے۔ لیکن عمرہ کا احرام باندھنے کی نیت سے مکہ سے جعرانہ جانے کو کسی عالم نے مستحب نہیں سمجھا ہے۔

۸۔ اس واقعہ سے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کا رحمتہ للعلیین و بالمومنین روف رحیم کا بخوبی اندازہ ہوتا ہے کہ جو قوم و قبیلہ آپ سے بر سر پیکار ہوئی اور آپ کے صحابہ کی ایک جماعت کو شہید کیا اور آپ کے قاصد حضرت عودہ کو بھی بے درودی سے قتل کر دیا۔ ان تمام بد اعمالیوں کے باوجود آپ نے ان کیلے دعائے خیر فرمائی اور ان کی ہدایت کی تمنا فرمائی۔ یہ آپ کے کمال رحمت و شفقت کا جیتا و جائنا شہوت ہے۔

۹۔ اس واقعہ سے حضرت ابو بکر صدیق کی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے کمال محبت اور ہر ممکن آپ سے تقرب و الفت کی خواہش کا پتہ چلتا ہے۔ یہی وجہ تھی کہ انہوں نے حضرت مسیحہ سے اصرار کیا کہ ان

ہی کو اس بات کا موقع دیں کہ وہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو وند طائف کی آمد کی خوشخبری سنائیں، تاکہ وہی آپ کی فرحت و سرست کا سبب بنیں۔ چنانچہ اس سے معلوم ہوا کہ یہ جائز ہے کہ کوئی اپنے دوسرے بھائی سے درخواست کرے کہ وہ اسے ایک شکی کرنے کا موقع دے۔

بعض علماء کا یہ قول صحیح نہیں کہ نیکوں میں ایشارہ کرنا جائز نہیں، حالانکہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے حضرت عمر رضی اللہ عنہ کو اپنے گھر کے اندر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے جوار رحمت میں دفن ہونے کے معاملہ میں اپنے آپ پر ترجیح دے دی، اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی درخواست پر اسیں ناگواری نہیں ہوئی، بلکہ اس کی تحریک فرمائی۔

۱۰۔ اس سے یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ شرک اور طاغوتی اذوں کو ایک دن بھی باقی نہ رکھا جائے، بلکہ ان کو مہدم کر دیا جائے بشرطیکہ انہیں مٹانے اور ختم کرنے کی استطاعت ہو، یہ کیونکہ یہ جگہیں شرک و کفر کی علامات ہیں جو تمام برائیوں کی جڑ ہیں۔ اس لئے استطاعت ہوتے ہوئے انہیں قائم رہنے والنا جائز

۴۔

یہی حکم ان زیارت گاہوں کا بھی ہے جنہیں قبروں پر تعمیر کیا گیا ہے، اور اللہ کو چھوڑ کر ان کی پرستش کی جاتی ہے، جن پتوں کی لوگ تعظیم کرتے ہیں، ترک حاصل کرتے ہیں، نذر و نیاز پیش کرتے ہیں، اور بوسہ دیتے ہیں، ان میں سے کسی کو قدرت کے بعد باقی رکھنا جائز نہیں۔ ان میں سے اکثر تولات و عزی و مہنات کے درجہ کے ہیں، بلکہ بعض کے ساتھ اس سے زیادہ شرک و خرافات کا رواج ہے، اور اللہ رحم فرمائے۔ آمین۔

ان مشرکوں کا یہ اعتقاد تھا کہ یہ بست پیدا کرتے ہیں، روزی دیتے ہیں، مارتے اور زندہ کرتے ہیں، بلکہ مشرکین بھی وہی اعمال کرتے تھے جو کہ آج کل ان کے مشرک بھائی اپنے یہاں صنم کدوں (مزارات) میں کرتے ہیں۔ اس طرح آج کے لوگ بھی اپنے سے پہلے لوگوں کے نقش قدم پر جل رہے ہیں، اور ایک ایک مرحلہ پر انہی کی اتباع کر رہے ہیں۔

جمالت کے غلبہ اور علم کی کمی کے باعث اکثر لوگوں پر شرک کا غلبہ ہو چکا ہے، ان کے نزدیک شکی بدی بن چکی ہے، اور بدی شکی دکھائی دیتی ہے۔ سنت کو بدعت اور بدعت کو سنت سمجھنے لگے ہیں۔ چھوٹوں کی نشوونما اور بڑوں کا بیٹھا اسی میں گذر رہا ہے۔

شاعتِ اسلام غائب ہو چکے ہیں اور غربتِ اسلام نے شدت اختیار کر لی ہے۔ علماء کم ہو گئے ہیں،

سفماء کا غلبہ ہو گیا ہے اور معاملہ بگڑپکا ہے اس طرح بحر و بیر میں فساد بپا ہو چکا ہے اور لوگ اپنے کرتوتوں کا خیازہ بھگت رہے ہیں۔ لیکن باہم ہمہ امت محمدیہ میں سے ایک جماعت ضرور ۔ ہمیشہ حق پر قائم اور ثابت قدم رہے گی اور اہل شرک و بدعت کا مقابلہ کرتی رہے گی تا آنکہ اللہ تعالیٰ زمین اور اہل زمین کا وارث بن جائے اور قیامت آجائے وہی بہتر وارث ہے۔

۱۱۔ اس غزوہ سے یہ بھی معلوم ہوا کہ زیارت گاہوں میں جو مال خرچ ہوتا ہے، اسے امام وقت جہاد اور دوسری مصلحتوں میں خرچ کر سکتا ہے۔ ان کو فوجیوں میں تقسیم کر سکتا ہے اور دوسرے یہ کاموں میں لگا سکتا ہے، اور ان مزارات پر جو اوقاف ہیں ان کا بھی یہی حکم ہے، اور اس سلسلہ میں ائمہ اسلام میں سے کسی کا اختلاف نہیں ہے۔

## فصل (۹۷)

### غزوہ تبوک

جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مدینہ تشریف لائے اور ہجرت کا نواں سال شروع ہو گیا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے صدقات کی وصولی کے لئے مصلیین کو بھیجا، چنانچہ عینہ بن حسن کو بنو تمیم کے پاس، یزید بن حصین کو اسلام اور غفار کے پاس، عدی بن حاتم کو طنی اور بنو اسد کے پاس، مالک بن نویرہ کو بنو حنفلہ کے پاس، زیر قان بن بدر اور قیس بن عاصم کو بنو سعد کے پاس، علاء بن حضری کو بحرین کے لئے اور علی کو نجران کے لئے روانہ فرمایا۔

اسی سال یعنی ربیع سنه ۹ ہجری میں غزوہ تبوک واقع ہوا، یہ زمانہ سخت تھی، قحط سالی کا تھا اور آئندہ موسم کا پھل لگ چکا تھا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا دستور تھا کہ جنگ کے موقعوں پر کبھی ظاہر نہ کرتے کہ کدھر کا قصد ہے لیکن غزوہ تبوک کے موقع پر تک حالی اور بعد مسافت کے باعث صاف صاف اعلان کر دیا تھا کہ رومیوں سے جنگ درپیش ہے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے جد بن قیس سے فرمایا کہ: ”اے جد، کیا اس سال رومیوں سے نہر آزمائی کے لئے چلو گے؟ اس نے حیلہ سازی کی یا رسول اللہ کیا آپ مجھے آزمائش سے معاف نہ رکھیں گے؟ سب لوگ جانتے ہیں کہ مجھے عورتوں سے نہایت رغبت ہے، میں ڈرتا ہوں کہ روی عورتوں کو دیکھ کر بے اختیار نہ ہو جاؤں، آپ نے منہ پھیر لیا اور فرمایا: خیر نہ جاؤ، اس پر یہ آیت کریمہ نازل ہوئی :

﴿وَمِنْهُمْ مَنْ يَكْتُلُ أَشْدَنَ لِيٰ وَلَا نَفْتَنَنِ﴾ [التوبہ: ۴۹]

ان میں ایسے لوگ بھی ہیں جو کہتے ہیں، مجھے رہ جانے کی اجازت دے دیجئے اور آزمائش میں نہ ڈالئے۔

منافقوں نے ہمیں پست کرنا شروع کیں اور کہنے لگے اس گرمی میں نہ جاؤ، اس پر یہ آیت نازل ہوئی :

﴿وَقَالُوا لَا تَنْفِرُوا فِي الْحَرَّ قُلْ نَارُ جَهَنَّمَ أَشَدُ حِرَّاً لَّوْ كَانُوا يَفْقَهُونَ﴾ [التوبه: 81]

یہ کہتے ہیں، گری میں کوچ نہ کرو۔ اے پیغمبر کہہ دو کہ جنم کی آگ اس سے بھی زیادہ سخت ہے، کاش ان میں عقل ہوتی۔

اس موقع پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مالداروں کو راہ خدا میں خرج کرنے کا حکم فرمایا اور انہوں نے قمیل کی، حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے اس موقع پر تین سو اونٹ مع ساز و سامان کے اور ایک ہزار دینار پیش خدمت کئے۔

اسی دوران نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں کچھ لوگ با جسم تراہنگر ہوئے جن کی تعداد سات تھی اور آپ سے کچھ سواریوں کی درخواست کی، آپ نے فرمایا کہ اس وقت تو میرے پاس کچھ بھی نہیں۔ یہ واپس چلے گئے۔ شدت الہم کے باعث ان کی آنکھوں سے آنسو جاری تھے کہ ان کے پاس کچھ نہیں کہ جس کے ذریعہ وہ صدقہ کر کے شریک جہاد ہو سکیں۔

اس موقع پر اشعریوں نے ابو موسی کو بھیجا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے سواریاں مانگیں۔ آپ اس وقت ناراض تھے۔ غصہ سے قسم کھا کر فرمائے گئے، واللہ میں تمہیں ہرگز سواری نہ دوں گا، اور پھر میرے پاس سواری ہے بھی نہیں، اس کے بعد ہی کچھ اونٹ آگئے۔ آپ کا غصہ فرو ہو گیا اور انہیں واپس بلا کر اونٹ مرحت فرمائے۔ ساتھ ہی فرمایا: میں نے تمہیں سواری نہیں دی، لیکن وہ اللہ ہے جس نے یہ اونٹ بھیج دیے ہیں۔ میں جب قسم کھاؤں گا اور پھر دیکھوں گا کہ اس کے خلاف عمل کرنا بہتر ہے تو قسم توڑ کر کفارہ ادا کر دوں گا۔

اسی موقع پر ایک رات علیہ بن زید نے نماز پڑھی اور روکر دعا کی: یا رب العزت! تو نے جہاد کا حکم دیا ہے لیکن مجھے اتنا نہیں دیا کہ تیرے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کا ساتھ دے سکوں، اور نہ اپنے رسول کو اتنا دیا ہے کہ مجھے ساتھ لے جاسکیں۔ اے اللہ! اگر میں جہاد کے ناقابل ہوں تو میں تیری راہ میں ہروہ تکلیف معاف کرتا ہوں جو کسی مسلمان کے ہاتھ سے مجھے پہنچی ہے، جان کی ہو، مال کی ہو یا آبرو کی۔ جب صحیح ہوئی تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ آج کی رات صدقہ کرنے والا کہاں ہے؟ اس آواز پر کوئی کھڑا نہیں ہوا۔ آپ نے دوبارہ سوال فرمایا تو حضرت علیہ کھڑے ہوئے، آپ نے ان سے فرمایا: «علیہ تیری یہ دعا بطور زکاۃ مقبول لکھ لی گئی۔»

منافقین کی متعدد نیلوں نے عذر لنگ پیش کر کے عدم شرکت کی اجازت چاہی، لیکن بارگاہ نبوی سے

انہیں اجازت نہیں دی گئی۔ عبد اللہ بن ابی یہود اور مذاقین کی ایک جماعت کے ہمراہ وادی وداع میں تھا، کہا جاتا ہے کہ اس کا لشکر دو لشکروں سے کم نہ تھا لیکن روائی کے وقت یہ سب پیچے رہ گئے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے محمد بن مسلمہ النصاری کو مدینہ میں نائب مقرر فرمایا اور حضرت علی بن ابی طالب کو اپنے اہل بیت پر بطور مگر ام مقرر فرمایا۔ جب مسلمانوں کا لشکر روانہ ہو گیا تو ابن ابی لشکر کے پیچے رہ گیا۔

حضرت علی خدمت اقدس میں حاضر ہوئے اور عرض کیا، اے اللہ کے رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) مجھے عورتوں و بچوں کی نگرانی کے لئے چھوڑ کر جا رہے ہیں، تو آپ نے فرمایا کہ ”میرا تھسا را وہی تعلق ہے جو موسیٰ علیہ السلام کے ساتھ ہا رون علیہ السلام کا تھا مگر خبر ار میرے بعد کوئی نبی نہیں ہو گا۔“ اس غزوہ میں کچھ مسلمان بھی پیچے رہ گئے لیکن ان کے ایمان اور عزم جہاد میں شک یا تنبذب کی وجہ سے نہ تھا۔ ان میں کعب بن مالک، ہلال بن امیہ، موارہ بن ریچ، ابو خشمہ، ابوذر غفاری تھے لیکن حضرت ابوذر اور ابو خشمہ بعد میں جاتے تھے۔

اس غزوہ میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ہمراہ تیس ہزار فوج تھی، جس میں دس ہزار سوار تھے۔ آپ تیوک میں بیس دن بیان اقامت پذیر رہے اور نماز قصر کر کے ادا کرتے رہے، اس وقت ہر قل حمق میں تھا۔ حضرت ابو خشمہ کے جہاد میں شرکت کا واقعہ یوں ہے کہ جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو مدینہ سے رخصت ہوئے چند دن گذرے تھے کہ ابو خشمہ اپنے گھر گئے۔ اس وقت شدید گرمی پڑ رہی تھی۔ انہوں نے دیکھا کہ ان کی دنوں یہویاں اپنے خیموں میں پانی چھڑک رہی ہیں، اور پانی بھی خوب ٹھہردا کر لیا ہے اور کھانا بھی اچھی طرح تیار کر لیا ہے، خیمه میں داخل ہوتے ہی یہ سب چیزیں دیکھ لیں۔ پھر دل ہی میں کہنے لگے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم دھوپ اور گرمی اور آندھی میں رہیں اور ابو خشمہ ٹھہر گویا ہوئے، خدا کی قسم میں تم میں سے کسی کے خیمه میں داخل نہ ہوں گا اور حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے جاملوں گا، پھر انہوں نے سفر کی تیاری شروع کر دی اور روانہ ہو گئے تھی کہ تیوک میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے جاتے۔

راستے میں حضرت ابو خشمہ کی حضرت عمر بن وہب سے ملاقات ہوئی، وہ بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تلاش میں تھے، یہ دنوں سبق سفر ہو گئے اور جب تیوک سے قریب پہنچے تو ابو خشمہ نے عمر

بن وصب سے کما کہ مجھ سے تخلف کی بڑی غلطی ہو گئی ہے۔ اس لئے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو جانے تک مجھ سے الگ نہ ہونا، ایسا نہ ہو کہ راستہ بھول جاؤ۔

جب یہ دونوں تبوک میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی منزل کے قریب پہنچے تو لوگ کہنے لگے، دیکھنا کوئی بھائی ہو اسوار آ رہا ہے، تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : ابو خیثہ ہو گا، عرض کیا گیا، یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! اللہ کی قسم یہ تو ابو خیثہ ہی ہیں۔ سواری سے اتر کر خدمت اقدس میں حاضر ہو کر سلام کیا اور سارا ماجرا سنایا۔ تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے سن کر فرمایا، اچھا کیا اور ان کے لئے دعائے خیر فرمائی۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جب ثمود کے علاقے جھر سے گذرے تو فرمایا کہ یہاں سے پانی نہ پیو، اور نہ اس سے وضو کرو، اور تم نے جو اس سے آٹا گوندھ لیا ہے، وہ اونٹوں کو کھلا دو، اور تم میں سے کوئی بھی اپنے رفق کو ہمراہ لئے بغیر باہر نہ نکل۔

الذینی ساعدہ کے دو آدمیوں کے سواتھام لوگوں نے ایسا ہی کیا، یہ دونوں تھاں لکھے۔ ایک اپنی کسی ضرورت کے باعث، اور دوسرا اپنے اونٹ کی تلاش میں، جو اپنی ضرورت سے نکلا تھا، اس نے خود کشی کی کوشش کی اور جو اپنے اونٹ کی تلاش میں نکلا تھا، اسے ہوانے اڑا کر نیٹے کے ایک پہاڑ پر ڈال دیا۔ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو اس کی اطلاع دی گئی تو آپ نے فرمایا، کیا میں نے تم کو اس سے منع نہیں کیا تھا، پھر آپ نے اسے بلوایا، جس نے خود کشی کی کوشش تھی تو وہ بالکل شفایا ہو گیا اور دوسرے کو قبیلہ طے نے آپ کی خدمت میں مدینہ واپس تشریف لانے کے بعد پیش کیا۔

امام زہری کا بیان ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جب مقام مجرمین پہنچے تو آپ نے چہرے کو کپڑے سے ڈھانپ لیا اور سواری کو تیز کر لیا اور فرمایا کہ ”ظالموں کے گھروں میں صرف روتے ہوئے داخل ہوا کو کیونکہ ذر ہے کہ جو عذاب انہیں لاحق ہوا، تمہیں بھی لاحق ہو جائے۔“

صحیحین میں مروی ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے پانی کو بہادینے کا حکم فرمایا اور یہ ہدایت فرمائی کہ لوگ اس کنوں سے پانی لیں، جس پر حضرت صالح علیہ السلام کی اونٹی جاتی تھی۔

ابن احیا فرماتے ہیں کہ صحیح ہوئی تو لوگوں کے پاس پانی نہ تھا۔ انہوں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس حاضر ہو کر شکایت کی، چنانچہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے دعا فرمائی تو اللہ تعالیٰ نے ابر بھیجا اور اس قدر بارش ہوئی کہ لوگ سیراب ہو گئے اور حسب ضرورت پانی جمع بھی ہو گیا۔

پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے کوچ کرنے کا فرمان صادر فرمایا اور کچھ لوگ آگے بڑھے، جب کوئی شخص پیچے رہ جاتا تو لوگ کہتے کہ فلاں شخص رہ گیا، آپ فرماتے کہ چھوڑ دو، اگر اس میں کوئی خیر ہو گا تو اللہ تعالیٰ اسے تمہارے ساتھ ملا دے گا، اور اگر ایسا نہ ہو تو پھر تم اس سے آرام پا گے۔

جب حضرت ابوذر غفاری کو اونٹنی سے شکایت ہوئی تو انہوں نے سامان اتار کر اپنی پیٹھ پر لاد لیا اور پیادہ پانی القدس صلی اللہ علیہ وسلم کے نقش پا پر چل پڑے۔ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم ایک منزل پر اترے تھے کہ کسی شخص نے عرض خدمت کیا: یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کوئی آدمی راستے پر تن تھا چلا آ رہا ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: وہ ابوذر ہوں گے۔ جب لوگوں نے غور سے دیکھا تو پچان لیا اور عرض کیا یا رسول اللہ یا تو دا قی ابوزردی ہیں۔ آپ نے فرمایا "اللہ تعالیٰ ابوذر پر رحم فرمائے تھا چلا ہے، تھا مرے گا اور تھا ہی اٹھے گا"۔

حجج ابن حبان میں مذکور ہے کہ جب حضرت ابوذر رضی اللہ عنہ کی وفات کا وقت آیا تو ان کی الہیہ رونے لگیں۔ وہ کہنے لگے، کیوں روتی ہو؟ انہوں نے جواب دیا کہ کس طرح آنسونہ بہاؤں جب کہ آپ ایک دیرانے میں فوت ہو رہے ہیں اور میرے پاس اتنا کپڑا بھی نہیں جو آپ کے کفن کے لئے کافی ہو سکے، اور آپ کو دفن کرنے کی میرے اندر بہت بھی نہیں اور نہ کوئی تعاون کرنے والا ہے، تو انہوں نے جواب دیا کہ خوش ہو جاؤ اور رو و نہیں، کیونکہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو مسلمانوں کی ایک جماعت کو جس میں میں بھی شامل تھا، فرماتے سنا ہے کہ "تم میں سے ایک آدمی دیرانے میں فوت ہو گا اور مسلمانوں کی ایک جماعت اس کے جنازہ میں شریک ہو گی"۔ اب ان میں سے کوئی زندہ باقی نہیں رہا اور تمام کے تمام فوت ہو چکے ہیں۔ اس لئے وہ تھانوفت ہونے والا میں ہی ہوں۔ اللہ کی قسم میں نے نہ غلط کہا، اور نہ مکذب کی، اس لئے راست کی طرف دیکھو۔ ان کی الہیہ نے عرض کیا کہ جاج کرام جا چکے ہیں، رابن غالی ہو چکے ہیں، اب کون یہاں ہو گا، انہوں نے کما جاؤ اور جا کر دیکھو۔ الہیہ فرماتی ہیں کہ میں نیلے کی جانب جا کر دیکھتی اور پھر واپس آ کر تیار واری کرتی، میں اور وہ اس حالت میں تھے کہ کچھ لوگ سواریوں پر بٹر آئے۔ میں نے ان کی طرف اشارہ کیا، وہ تیزی سے میری طرف آئے اور قریب آکر کھڑے ہو گئے اور کہنے لگے، اے اللہ کی بندی کیا سالمنہ ہے؟ میں نے جواب دیا، ایک مسلمان فوت ہو رہا ہے، کیا تم اسے کفن دو گے؟ انہوں نے پوچھا، وہ کون ہے؟ میں نے جواب دیا، رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابی حضرت ابوذر غفاری ہیں۔ کہنے لگے، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے دوست اور ساتھی؟

میں نے کہا، ہاں وہی ہیں۔ انہوں نے حضرت ابوذر کے متعلق ”ان پر ہمارے ماں باپ قربان ہوں“ بھیں الفاظ میں اظہار عقیدت پیش کیا پھر ان کی خدمت میں تیزی سے بڑھے۔ جب یہ لوگ حضرت ابوذر کے پاس پہنچے تو حضرت ابوذر رضی اللہ عنہ نے فرمایا : خوش ہو جاؤ (اور پھر انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے مذکورہ حدیث بیان کی) اس کے بعد کہا کہ اگر میرے یا میری بیوی کے پاس کفن دینے کے لئے کوئی کپڑا ہوتا تو مجھے اس میں کفنا نیا جاتا۔ اس لئے میں تمہیں اللہ کا واسطہ دے کر درخواست کرتا ہوں کہ تم میں سے وہ شخص مجھے کفن نہ دے جو کسی جگہ کا گورنر، نمائندہ یا حاکم وغیرہ وہ چکا ہو۔ انہوں نے غور کیا تو سب کے سب مذکورہ مناصب میں سے کسی نہ کسی منصب کو اختیار کر چکے تھے۔ مرف ایک انصاری نوجوان حضرت ابوذر کے معیار پر پورا اترा۔ اس نے بڑھ کر عرض کیا، اے بچا جان! میں آپ کو اپنی اس چادر یا ان دو کپڑوں میں کفن دوں گا جو میری والدہ نے کاتے اور بنے تھے۔ انہوں نے فرمایا، ہاں ”تم مجھے کفن دیتا“ چنانچہ اس انصاری نوجوان نے انہیں کفن پہنایا، سب نے نماز جنازہ پڑھی پھر انہیں دفن کیا۔ یہ سب لوگ یمن کے تھے۔

صحیح مسلم میں حضرت معاذ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ تبوک پہنچنے سے قبل رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تھا کہ ”کل انشاء اللہ تم لوگ تبوک کے چشمہ پر پہنچو گے لیکن تم چاشت ہونے سے قبل نہیں پہنچ سکتے۔ اگر کوئی جائے تو ہرگز اس کا پانی استعمال نہ کرے، جب تک میں نہ پہنچ جاؤں۔“ راوی کا بیان ہے کہ ہم وہاں پہنچے تو دیکھا کہ دو آدمی پسلے سے پہنچ چکے تھے اور چشمہ کا پانی ذرا ذرا اسارک رک کر بہہ رہا تھا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان لوگوں سے دریافت فرمایا : کیا تم نے اس میں سے کچھ استعمال کیا ہے؟ وہ کہنے لگے، جی ہاں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم ان پر سخت خنا ہوئے اور سخت سست کہا۔ پھر لوگوں نے چلو سے تھوڑا تھوڑا پانی جمع کیا جس سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنا چہرہ اور ہاتھ دھوئے اور اس استعمال شدہ پانی کو دوبارہ اس چشمہ میں ڈال دیا۔ اچانک کثرت سے پانی کا فوارہ اٹلنے لگا اور لوگوں نے خوب پانی پیا۔

پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ”اے معاذ وہ زمانہ قریب ہے، اگر تیری زندگی رہی تم خود بھی دیکھو گے کہ اس پانی سے یہاں کے باقات شاداب و سیراب ہوا کریں گے اور یہ جگہ درختوں سے بھر جائے گی۔“

جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم تبوک پہنچے تو ایلہ کا حاکم حاضر خدمت ہوا اور صلح کی درخواست

پیش کی اور جزیہ دینے پر آمادگی کا اظہار کیا۔ اسی موقع پر اہل جرب اور اذرح بھی حاضر ہوئے اور جزیہ و رنا منظور کر لیا۔ اس وقت نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ایلہ کے حاکم کو ایک تحریری فرمان جاری فرمایا جس کا مضمون یہ تھا۔

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ - یہ تحریر اللہ اور اس کے رسول محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے مسند بن روبہ اور اس کی قوم اہل ایلہ کے لئے پروانہ امن ہے، اہل ایلہ کی کشتیاں اور سواریاں خواہ وہ خشکی میں ہوں یا سمندر میں، اللہ اور اس کے رسول محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی حفاظت اور ذمہ میں ہیں، اور اہل شام اور اہل یمن اور اہل بحر میں سے جو لوگ بھی ان کے ساتھ ہوں گے، وہ قافلے بھی ان کی امان و پناہ میں ہیں۔ اگر کوئی ان کا آدمی خلاف معاهدہ کوئی کام کرے گا تو اس کا مال اس کی جان کو نہ بچا سکے گا، بلکہ وہ کسی بھی مسلمان کے لئے مباح ہوگی۔ مسلمانوں کے لئے جائز نہیں کہ خشکی یا تری میں کوئی راستہ یا جگہ کام میں آنے سے روکیں۔

پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت خالد بن ولید کو دوستہ الجندل کے حاکم اکیدر بن عبد الملک الکندي کے پاس بھیجا اور فرمایا کہ اسے تم نیل گائے کا شکار کرتے دیکھو گے۔ حضرت خالد جب وہاں پہنچے جہاں سے اس کا قلعہ نظر آ رہا تھا اور چاندنی رات تھی تو وہ وہیں نظر گئے۔ دیکھا کہ ایک نیل گائے آئی اور محل کے دروازے پر سینگ رگڑنے شروع کر دئے، اس کی بیوی نے کہا کہ کیا تم نے کبھی ایسی گائے دیکھی ہے وہ بولا نہیں، پھر اکیدر اپنے مصاہیں کی ایک جماعت کے ساتھ باہر نکلا۔ اسی وقت اسے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے لشکر نے گرفتار کر لیا اور اس کے بھائی حسان کو قتل کر دیا۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ نے اکیدر کی جان بخشنی کے بعد جزیہ دینے پر صلح کر لی، وہ نصرانی تھا۔ ابن سعد کا بیان ہے کہ حضرت خالد نے اکیدر کو قتل سے بچا لیا تھا۔ حضرت خالد کے ساتھ چار سو بیس شسوار تھے۔ انہوں نے دو ہزار اونٹ، آٹھ سو بکریوں، چار سو زرہ اور چار سو نیزوں پر صلح کی تھی۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا حصہ الگ کر کے یہ مال تقسیم کیا گیا۔ پہلے خس نکالا گیا پھر یا ق مال صحابہ کے رش اللہ عنہم میں تقسیم کیا گیا۔ ہر صحابی کو پانچ پانچ حصے ملے تھے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم دو روز دن سے زیادہ قیام کے بعد تبوک سے واپس تشریف لائے تھے۔

حضرت عبد اللہ بن مسعود سے روایت ہے کہ غزوہ تبوک میں ایک رات میں اخنا تو لشکر کی ایک جانب شعلہ نظر آیا۔ میں اسے دیکھنے لگا۔ اچانک جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت ابو بکر اور

حضرت عمر رضی اللہ عنہما نظر آئے اور دیکھا کہ عبداللہ ذو الجہادین فوت ہو گئے ہیں اور ان کے لئے قبر کھودی گئی ہے۔ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قبر میں کھڑے ہیں اور حضرت ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہم میت کو قبر میں اتار رہے ہیں اور آپ فرم ار ہے ہیں کہ اپنے بھائی کو میرے قریب کر دو۔ ان دونوں حضرات نے انہیں قریب کر دیا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : ”اے اللہ میں اس سے راضی ہوں، تو بھی اس سے راضی ہو جا۔“ حضرت عبداللہ بن مسعود راوی حدیث فرماتے ہیں کہ کاش وہ صاحب قبر میں ہی ہوتا۔

حضرت ابوالامامہ باہمی سے مروی ہے کہ : جبک میں حضرت جبریل نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آئے اور فرمایا کہ اے محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) معاویہ بن معاویہ مزنی کے جانازہ میں شرکت کیجئے۔ یہ سن کر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نکلے اور حضرت جبریل ستر ہزار فرشتوں کے ساتھ اترے اور اپنا دایاں پیر پھاڑوں پر رکھا تو وہ پست ہو گئے اور بایاں پیر زمین پر رکھا تو وہ بھی پست ہو گئی، یہاں تک کہ کہ و مدینہ کی طرف دیکھ لیا۔ پھر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور حضرت جبریل علیہ السلام اور فرشتوں نے ان کی نماز پڑھی۔ فارغ ہو کر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت جبریل سے پوچھا کہ معاویہ کو یہ مرتبہ کیسے ملا؟ انہوں نے جواب دیا کہ کھڑے، بیٹھے، سواری پر اور پیدل ہر حال میں 『فُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ』 پڑھنے کی وجہ سے ایسا بلند مرتبہ ملا ہے۔

اس حدیث کو ابن السنی اور بیہقی نے روایت کیا ہے۔

غزوہ جبک سے واپسی پر جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : ”بے شک مدینہ میں کچھ ایسے لوگ بھی ہیں کہ تم جہاں چلے اور جو وادی بھی تم نے طے کی، وہ تمہارے ہمراہ تھے۔“ سحابہ نے عرض کیا، اے اللہ کے رسول، کیا مدینہ میں رہتے ہوئے؟ آپ نے فرمایا : ”ہاں! انہیں عذر نے روک رکھا تھا۔“

### منافقین کی ایک سازش :

جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جبک سے مدینہ واپس لوٹ رہے تھے تو راست میں کچھ منافقین نے آپس میں یہ سازش تیار کی کہ آپ کو راست میں ایک پہاڑی سے گھاٹی میں گرا دیں۔ جب فائدہ نبوی اس جگہ پہنچا تو وہ آپ کے ساتھ ساتھ چلنا چاہتے تھے، لیکن اللہ تعالیٰ نے ان کی سازش سے آپ (صلی

اللہ علیہ وسلم) کو آگاہ فرمادیا، چنانچہ آپ نے لوگوں سے فرمایا کہ ”تم میں سے جو کوئی وادی کے راستے سے جائے تو کوئی حرج نہیں کیونکہ وہ کشادہ ہے“ اور یہ کہہ کر آپ نے پہاڑی والا راستہ اختیار فرمایا اور دوسرے صحابہ نے نیشی راستہ اختیار کیا، البتہ سازشی منافقین نے نقاب پہن کر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ چلنے کا ارادہ کیا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ہمراہ حضرت حذیفہ بن یمیان اور عمار بن یاسر تھے، آپ نے حضرت عمار کو اونٹنی کی نکیل پکڑنے کا حکم دیا، اور حضرت حذیفہ کو پیچھے سے اونٹنی ہاتکنے کے لئے فرمایا۔ یہ لوگ جا رہے تھے کہ ان کے پیچھے سے ایک جماعت کے اچانک حملہ کرنے کی آواز آئی اور اتنے میں انہوں نے آپ کو گھیر لیا تھا۔ اس وقت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے غصہ میں حضرت حذیفہ کو آواز دی کہ انہیں ہتا دیں۔ جب حضرت حذیفہ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ناراضی دیکھی تو اپنا ڈنڈا لے کر مرے اور ان کی سواریوں کے منہ پر ضریب لگائیں اور انہیں نقاب پہنے ہوئے دیکھا تو اللہ تعالیٰ نے ان پر کافی رعب طاری کر دیا، اور وہ یہ سمجھے کہ ان کی سازش کا پردہ فاش ہو گیا ہے، چنانچہ تیزی سے بھاگ کر لوگوں میں خلط ملط ہو گئے۔

پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت حذیفہ سے فرمایا کہ تم نے ان میں سے کسی کو پہنچانا؟ انہوں نے جواب دیا، سواری فلاں فلاں کی تھی، چونکہ رات اندر ہری تھی، اس لئے ان لوگوں کو نہ پچان سکا۔ آپ نے پوچھا کہ ان کا مقصد کیا تھا۔ حضرت حذیفہ نے بتایا کہ اللہ اور اس کا رسول ہی زیادہ جانتے ہیں۔ آپ نے فرمایا کہ انہوں نے میرے ساتھ چلنے کی ایک سازش تیار کی تھی کہ جب میں گھٹائی پر چڑھوں تو وہ مجھے نیچے گر دیں۔ حضرت حذیفہ نے یہ سن کر کہا کہ آپ ان کی گردن کیوں نہیں مار دیتے؟ آپ نے فرمایا کہ میں اسے ناپسند کرتا ہوں کہ لوگ چڑھا کریں کہ محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) نے اپنے ساتھیوں پر ہاتھ ڈالنا شروع کر دیا ہے۔ پھر آپ نے ان تمام منافقین کے نام ان دونوں حضرات کو بتا دیئے اور فرمایا کہ یہ بات پوشیدہ رکھنا۔

### مسجد ضرار کی تعمیر:

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم جب غزوہ تیوک تشریف لے جا رہے تھے تو ذی اوان میں اترے، یہاں سے مدینہ ایک گھنٹہ کا راستہ ہے۔ اس وقت مسجد ضرار کے بنانے والے آپ کی خدمت میں حاضر ہوئے

اور آپ توک جانے کی تیاریاں کر رہے تھے۔ انہوں نے عرض کیا، یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہم نے بیکاروں اور بارش کی رات میں مجبوری کی وجہ سے ایک مسجد تعمیر کی ہے۔ ہم یہ چاہتے ہیں کہ آپ دو رکعت نماز پڑھ کر اسے بارکت فرمادیں۔ اس وقت آپ نے جواب دیا تھا کہ سفر در پیش ہے، پا بر کاب ہو رہا ہوں۔ عدم الفرصة ہوں، واچیں آول گا تو یاد دلانا، انشاء اللہ تمہاری مسجد میں تمہاری خاطر نماز پڑھیں گے۔ لیکن واپسی میں مدینہ پہنچنے سے پہلے ہی وہی الہی نے اس مسجد کی حقیقت کھول دی اور آپ نے مالک بن الدحشم اور معن بن عدی کو بولیا اور حکم فرمایا کہ جلدی جاؤ اور اس مسجد کو منہدم کر دو اور جلا دو، چنانچہ ان حضرات نے حکم کی تعمیل کی اور مسجد والے ادھر اور بھاگ گئے۔ اللہ تعالیٰ نے اس موقع پر یہ آیت نازل فرمائی :

﴿وَالَّذِينَ أَنْهَكُدُوا مَسْجِدًا ضَرَارًا وَكُفُرًا وَنَفَرُ بِقَاتِلِهِنَّ الْمُؤْمِنِينَ﴾

[التوبۃ: ۱۰۷]

اور جن لوگوں نے ایک مسجد بنائی ضد پر اور کفرر اور پھوٹ ڈالنے کے لئے مسلمانوں میں مدینہ میں شاندار استقبال :

غزدہ توک سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مظفو و منصور واپس ہوئے تھے۔ سفر لمبا تھا، خطرے بے شمار تھے، چنانچہ جب مدینہ منورہ کے قریب پہنچے اور شہر میں خوشخبری پہنچی تو لوگوں میں بے اندازہ سرست تھی۔ ہر ٹھم کے مرد، حور تھیں، پہنچے بورڈھے سب کے سب استقبال کے لئے باہر نکل آئے۔ مدینے کی لڑکیوں نے ان الشعارات کے ساتھ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا شاندار استقبال کیا :

طَلَعَ الْبَدْرُ عَلَيْنَا مِنْ شَيَّاتِ الْوَدَاعِ

وَجَبَتِ الشُّكْرُ عَلَيْنَا مَادَعَاهُ اللَّهُ دَاعِ

بدر نے، شیيات الوداع سے ہم پر طلوع کیا۔ یہیش کے لئے اللہ کا شکر و اجوبہ ہو گیا، جب تک بلاے کوئی بلاںے والا۔

ان الشعارات کے بارے میں بعض روایوں کو غلط فہمی ہو گئی ہے۔ ان کی روایات میں ہے کہ یہ شعر اس وقت گائے گئے تھے، جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم بھرت کر کے مکہ سے مدینہ پہنچتے تھے۔ حالانکہ یہ صریح غلطی ہے، کیونکہ مقام ”شیيات الوداع“ ملک شام کی طرف ہے نہ کہ مکہ سے مدینہ کے راستے پر۔

جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم مدینہ سے قریب ہوئے تو فرمایا کہ ”یہ طیبہ ہے اور یہ احد کا پہاڑ ہے جو کہ ہمیں دوست رکھتا ہے اور ہم اسے دوست رکھتے ہیں۔“

داخل ہوتے ہی سب سے پہلے مسجد میں تشریف لائے اور درکعت نماز ادا فرمائی، جو کہ آپ کی سنت طیبہ تھی۔ پھر لوگوں سے ملنے جلنے کے لئے بیٹھ گئے۔ جو لوگ اس غزوہ میں ساتھ نہیں گئے تھے، آنے کا مذکور کرنے اور نتیجیں کھانے لگے۔ ان لوگوں کی تعداد اسی کے قریب تھی۔ آپ نے بظاہر سب سے عذر قبول کرنے اور باطن کا معاملہ علام الغوب کے حوالہ کر دیا۔ ان حضرات کے متعلق یہ آیت نازل ہوئی :

﴿يَعْتَذِرُونَ إِلَيْكُمْ إِذَا رَجَعْتُمْ إِلَيْهِمْ﴾ [التوبۃ: ۹۴]

آپ کی واپسی کے بعد وہ لوگ آپ کے پاس آ کر مذکور کرتے ہیں۔

## فصل (۸۰)

### غزوہ تبوک سے مستنط احکام و مسائل

- ۱- اشتر المحرم میں قتال کرنا جائز ہے۔
- ۲- امام المسلمين کو چاہئے کہ مسلمانوں کو وہ چیزیں بتا دے جس کے چھپانے میں ان کا نقصان ہو، اور باقی مصلحت کے لئے چھپائے۔
- ۳- جب امام المسلمين لوگوں کو نکلنے کا حکم دے تو سب کا لکنا ضروری ہے، اور کسی کے لئے جائز نہیں کہ امام کے اذن کے بغیر پیچھے رہ جائے، اور لشکر کے نکلنے سے متعلق یہ ضروری نہیں کہ ہر شخص کو فردا فردا حکم دیا جائے۔ جماوجن تین موقعوں پر فرض عین ہو جاتا ہے۔ ان میں سے ایک تو یہ ہے، دوسرا جب دشمن شر کا محاصرہ کر لے۔ تیرایہ کہ جب میدان جنگ میں صفين جم جائیں۔
- ۴- جان کے ساتھ جہاد کرنے کی طرح مال و دولت سے بھی جہاد کرنا واجب ہے، اور یہی درست رائے ہے جس میں کچھ شبہ نہیں۔ کیونکہ قرآن کریم میں جہاد بالنفس کے ساتھ ساتھ ہی جہاد بالمال کا ذکر کیا گیا ہے، بلکہ ایک جگہ کے علاوہ تمام مقامات پر جہاد بالمال کا ذکر جہاد بالنفس سے پہلے ہوا ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ جہاد بالمال جہاد بالنفس کے مقابلہ میں زیادہ اہم اور ضروری ہے۔ اور جب جسمانی طور پر حج سے مجبور شخص پر مالی حج واجب ہوتا ہے تو ایسی صورت میں مالی جہاد کا واجب ہونا اولی ہے۔
- ۵- حضرت عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ نے اس غزوہ میں عظیم سرمایہ سے لشکر اسلام کی مدد کی اور تمام لوگوں پر سبقت حاصل کی۔
- ۶- غزوہ میں شرکت سے عاجز اور معذور وہ شخص ہے جو کوشش اور جد و جہد کے باوجود مال مہیا کرنے میں ناکام رہے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ نے عاجز لوگوں سے حرج کی لئی اس وقت کی جب وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں آئے کہ آپ سواری کا انتظام کریں، پھر وہ روتے ہوئے واپس لوئے۔

۷۔ جب امام سفر میں لٹکے تو اپنا کوئی نائب مقرر کر دے تو اس کا حکم بھی مجاہدین کا ہو گا، کیونکہ دراصل مجاہدین کو اس سے تعاون مل رہا ہے۔

۸۔ قوم شہود کے علاقے میں کنوں سے پانی پینا، کھانا پکانا، آٹا گوندھنا، اور وضو کرنا جائز نہیں، البتہ بزرگتھے کے سوا دیگر مقالات سے چھپا یوں کو پانی پلانا جائز ہے۔ بزرگتھے رسول اللہ علیہ وسلم کے زمانہ میں باقی تھا، اور آج تک صدیاں گذرنے کے بعد بھی معلوم و معروف ہے، سواروں کا قافلہ اس کے علاوہ کسی اور کنوں پر جاتا ہی نہیں۔

۹۔ جو کوئی ان علاقوں سے جہاں پر اللہ تعالیٰ کا عذاب نازل ہوا گزرے تو وہ اس کے اندر داخل نہ ہو اور نہ وہاں پر قیام کرے۔ کپڑا لپٹنے ہوئے تیزی کے ساتھ اور حالت گریہ و زاری میں اور عبرت انداز ہوتے ہوئے ایسے علاقے سے گذر جائے۔

۱۰۔ حالت سفر میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم دو نمازوں ایک ساتھ ادا فرماتے تھے۔ حضرت معاذ رضی اللہ عنہ کی جو حدیث اس واقعہ سے تعلق رکھتی ہے، اس میں ایک نماز کو مقدم کر کے ایک ساتھ دو نمازوں کے پڑھنے کا ذکر ہے۔ ہم اس کا سبب ذکر کرچکے ہیں۔ مقدم کر کے جمع کا ثبوت صرف اسی سفر میں ہے، اس طرح عرفہ میں داخل ہونے سے پہلے بھی جمع تقدیم کا ثبوت ملتا ہے۔

۱۱۔ ریت سے تہم کرنا جائز ہے، کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام مدینہ اور تبوک کے ریگستانی علاقے میں سفر طے کرتے تھے، اور اپنے ساتھ مٹی نہیں لے گئے تھے، اور پورے میدان میں کہیں پانی نہیں تھا۔ صحابہ نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے پیاس کی شدت کی شکایت بھی کی تھی۔

۱۲۔ تبوک میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا بیس دن سے زیادہ قیام رہا اور آپ نمازوں میں قصر کرتے تھے مگر امت کو یہ حکم نہیں دیا کہ جب تبوک میں سے کوئی اس سے زیادہ قیام کرے تو قصرناہ کرے، بلکہ آپ کی یہ اقامت (اتنی مدت) رہی اور حالت سفر کی یہ اقامت سفر سے خارج نہیں، خواہ طویل ہو یا مختصر بشرطیکہ اس جگہ کو وطن نہ بنائے اور وہیں مقیم ہو ائے کا ارادہ بھی نہ رکھے۔

ابن المنذر فرماتے ہیں کہ اہل علم کا اس پر اجماع ہے، کہ مسافر کو اس بات کی اجازت ہے کہ جب تک وہ مدت مخصوص کے لیے اقامت کا ارادہ نہ کر لے قصر کرتا رہے، چاہے اس پر کئی سال گذر جائیں۔

۱۳۔ قسم کھانے والا اگر مصلحت اور بھلائی دیکھے تو اپنی قسم دا توڑنا اسے جائز بلکہ مستحب ہے، اور اپنی قسم کا کفارہ ادا کر دے۔ یہ بات اس کی صوابید پر مختصر ہے کہ خوار قسم توڑنے سے قبل کفارہ ادا کر دے یا

بعد میں دونوں طرح ادا کر سکتا ہے۔

۱۷- حالت غصہ کی قسم معتبر سمجھی جائے گی، بشرطیکہ حالت غصب اس حد تک نہ پہنچ جائے کہ قسم کھانے والا ہوش و حواس کھو چکا ہو، اور یہ نہ جانتا ہو کہ کیا کہہ رہا ہے تو ایسی شکل میں اس کے کوئی معاملات معتبر نہ سمجھے جائیں گے، اور ایسے شخص کی نہ قسم معتبر ہوگی اور نہ طلاق و عتاق قابل اعتبار ہو گا۔

۱۸- اس طرح رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ ارشاد گرامی کہ میں نے تمہاری طرف یہ تعاون سفر نہیں بھیجا بلکہ اللہ تعالیٰ نے ارسال فرمایا ہے۔ ایسا کلام گاہے گاہے تکین قلب کے لئے ہوتا ہے۔ اس کی مثال یوں ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : ”خدای کی قسم میں نہ کسی کو کچھ درہتا ہوں اور نہ کسی سے کچھ روکتا ہوں، بلکہ میں تو صرف تقسیم کرنے والا ہوں جہاں مجھے حکم ہوتا ہے وہاں رکھ دہتا ہوں۔“

کیونکہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اللہ کے بندے اور اس کے رسول تھے اور حکم کے مطابق امور میں تصرف فرماتے تھے، چنانچہ اللہ تعالیٰ اگر آپ کو کسی امر کا حکم فرماتا، آپ اس کو نافذ کر دیتے کیونکہ اصل عطاکنندہ اور روکنے والا تو صرف اللہ ہی ہے۔

۱۹- اہل معاهدہ اور اہل ذمہ لوگ جب کسی ایسی حرکت کا ارتکاب کریں جس سے اسلام کو ضرر پہنچتا ہو تو ان کے مال و جان کی حفاظت سے متعلق کیا ہوا معاهدہ فوراً ختم ہو جائے گا، اور اگر امام اس کی جان و مال پر غلبہ حاصل کر سکے تو ان کی جان و مال ہر مسلمان کے لئے مباح ہے اور جو بھی اسے کپڑے گا، اس کی ملکیت سمجھی جائے گی۔ جیسے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اہل الیہ کے ساتھ مصالحت میں فرمایا تھا۔

۲۰- رات کے وقت میت کو دفن کرنا جائز ہے جیسے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت ذوالیجادین کو دفن کیا تھا، اگر کوئی ضرورت یا مخصوص مصلحت ہو تو ایسا کیا جائے گا۔

۲۱- امام المسلمين جب کوئی لٹکر بھیجے اور اسے مال غنیمت یا قیدی حاصل ہوں یا کوئی قلعہ فتح ہو جائے تو خس نکالنے کے بعد باقی سب کچھ اہل لٹکر کا حق ہو گا، لیکن اگر جنگ کے دوران فوج کا ایک حصہ بطور سریہ بھیجا جائے اور فوج کی پشت پناہی کے مل پر اور اس کی قوت سے اسے کچھ حاصل ہو تو یہ خس اور نفل نکالنے کے بعد سارا مال غنیمت فوج کا ہو گا، صرف اہل سریہ کا نہیں۔ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کی یہی سنت طیبہ تھی۔

۱۹- آپ نے فرمایا تھا کہ میں کچھ لوگ ایسے ہیں کہ تم سارے سفر اور ہر نقل و حرکت میں ساتھ ہوتے ہیں۔ اس سے قلبی اور ارادی معیت مراد ہے اور یہ جہاد بالقلب ہے۔ جہاد کے چار مراتب میں سے ایک یہ بھی ہے، اور بقیہ تین مراتب جہادِ لسانی، جہادِ مالی اور جہادِ بدنی ہیں۔

۲۰- معصیت و گناہ کی جگہوں کو جلا دینا چاہئے۔ جس طرح آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے مسجد ضرار کو جلا دینے کا حکم دیا تھا۔ اسی طرح ہر ایسی جگہ کو جس کی صورت حال مسجد ضرار جیسی ہو، امام پر واجب ہے کہ اسے منہدم اور جلا کر ختم کر دے۔ اگر یہ ممکن نہ ہو تو کم از کم اس جگہ کی شکل و صورت بگاڑ کر ایسا بنا دیا چاہئے کہ وہاں معصیت کا کام انجام نہ پاسکے۔ جب مسجد ضرار کے متعلق یہ طرز عمل روا رکھا گیا تو مقامات شرک، شراب نوشی اور شراب سازی کے گھر، مکرات و فحاشی کے اڈوں کا حکم تو اس سے بھی زیادہ سخت ہونا چاہئے۔

حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے ایک پورا گاؤں ہی جلا دیا تھا، جس میں شراب کی خرید و فروخت ہوتی تھی۔ اس طرح روشنہ ثقیفی کی شراب کی دو کان کو بھی نظر آتیں کر دیا تھا اور اسے فاسن و بد معاشر کے نام سے موسوم کیا تھا۔ حضرت سعد نے جب اپنے مکان پر عوامِ الناس سے حجاب اختیار کر لیا تو اسے بھی حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے جلا دیا تھا۔

نیز نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے تارکین جمعہ و جماعت کے گھروں کو جلا دینے کا ارادہ کر لیا تھا، لیکن عورتوں اور بچوں کی وجہ سے رک گئے کیونکہ ان پر مسجد میں جماعت کی حاضری واجب نہیں۔

۲۱- مسجد عبارت کے علاوہ کسی اور مقصد کے لئے وقف صحیح نہیں ہوگی۔ اس لئے اگر قبر مسجد بنائی جائے تو اسے ڈھار دیا چاہئے۔ اگر مسجد میں مردہ و فن کیا جائے تو اسے وہاں سے منتقل کر دیا چاہئے، کیونکہ اسلام میں مسجد اور قبر دونوں ایک جگہ جمع نہیں ہے۔ سکتیں۔ دونوں میں سے جو چیز بعد میں بنائی جائے، اسے ہٹانا ضروری ہے۔ اگر دونوں ایک ساتھ وجود میں آئیں تو دونوں ناجائز ہیں۔ ایسا وقف نہ صحیح ہے اور نہ جائز، نہ ایسی مسجد میں نماز صحیح ہوگی، کیونکہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس سے منع فرمایا ہے، اور قبر کو مسجد بنانے والے پر لعنت بھیجی ہے۔ یہ ہے دینِ اسلام کی صحیح تعلیمات، جسے اللہ کے رسول لے کر آئے تھے، لیکن آج اس دین کی اجنبیت سب کے سامنے ہے۔

## فصل (۸۱)

### حضرت کعب بن مالک اور ان کے رفقاء کا واقعہ

غزوہ تبوک سے پہچھے رہنے والے تین صحابیوں، حضرت کعب بن مالک، ہلال بن امیہ اور مرارہ بن ریبع، جن کے ناموں کے ابتدائی حروف کا مجموعی کلمہ "کم" بتا ہے اور ان کے ناموں کے آخری حروف کا مجموعی کلمہ "کم" بتا ہے، حضرت کعب بن مالک فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جو بھی غزوہ فرمایا میں ان میں کبھی پہچھے نہیں رہا، ہاں غزوہ بدر میں ضرور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ شریک نہ ہو سکا اور غزوہ بدر میں جو لوگ شریک نہیں ہوئے، ان پر اللہ اور رسول کا کوئی عتاب نہیں ہوا تھا۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ غزوہ بدر میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم صرف قریش کے قافلے کے ارادے سے نکلے تھے مگر اللہ تعالیٰ نے آپ اور آپ کے دشمنوں کو بغیر کسی وقت اور جگہ کے تعین کئے جمع کر دیا (اس طرح ان میں جنگ واقع ہو گئی) اور میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ عقبہ میں شریک ہوا، جب اسلام پر ہم سب نے عمد کیا تھا، غزوہ بدر کو عقبہ پر ترجیح نہیں دیتا تھا، اگرچہ غزوہ بدر نے زیادہ شرست پائی۔

جس وقت میں غزوہ تبوک میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ شریک غزوہ نہیں ہوا، اس وقت میں مالی طور پر اتنا مستحکم اور فارغ البال تھا کہ اس سے قتل کبھی نہیں ہوا تھا۔ اللہ کی قسم! میرے پاس کبھی دو اونٹیاں نہیں رہیں، مگر اس غزوہ کے وقت میرے پاس ایک ساتھ دو اونٹیاں تھیں۔ ادھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا معمول تھا کہ جب آپ کسی غزوے کا ارادہ فرماتے تو اسے مخفی رکھ کر دوسرے رخ کا اظہار فرماتے تھے، مگر اس غزوہ میں آپ نے ایسا نہیں کیا، کیونکہ یہ غزوہ آپ نے سخت گرمی میں کرنا چاہا اور ایک طویل سفر درپیش تھا۔ دشمنوں کی کثیر تعداد سے مقابلہ تھا۔ اس لئے آپ نے لوگوں کے سامنے یہ معاملہ واضح طور پر بیان فرمایا، تاکہ اس کے لئے وہ اچھی طرح تیاری کر لیں اور آپ کو جس رخ پر چلنا تھا، اسے بھی صاف صاف بتا دیا تھا۔ اور جو مسلمان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

کے ساتھ جا رہے تھے، وہ بے شمار تھے، جن کی فہرست تیار نہیں کی جا سکتی تھی اور جس آدمی نے بھی اس جنگ سے غائب ہو جانے کا ارادہ کیا، وہ یہی سمجھتا تھا کہ اس میں غیر حاضر ہو جانا ایک امر مخفی ہو گا۔ سو اس کے کہ اس سلسلے میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے وہی نازل ہو جائے۔

پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس غزوہ کا ارادہ اس وقت فرمایا، جب پھل درختوں پر خوب پک چکے تھے، اور لوگوں کو اس کے ساتھ میں وقت گزارنا مرغوب تھا۔ بہر حال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے تیاری شروع کی اور آپ کے ساتھ لوگوں نے بھی تیاریاں شروع کر دیں اور میں روزانہ اس ارادہ سے لکھتا کہ سفر کا ضروری سامان لے لوں اور ان کے ساتھ روانہ ہو جاؤں۔ لیکن بغیر کچھ کئے واپس آ جاتا۔ پھر میں اپنے دل میں کہتا کہ مجھے وقت کیا ہے، جب چاہوں گا، لے لوں گا (پیسے میرے پاس ہیں، سامان بازار میں موجود ہے) میں اسی لیت و لحل میں رہا کہ کوچ کی گھڑی آگئی اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور مسلمان روانہ ہو گئے اور میں نے ابھی تک کچھ سامان تیار نہیں کیا تھا۔ میں نے کہا چو، میں آپ کی روانگی کے ایک دو دن بعد ہی روانہ ہو جاؤں گا اور راستے میں قافلہ سے جاملوں گا۔ ان سب کی روانگی کے بعد بھی میں سامان تیار کرنے کے لئے نکلا لیکن پھر بھی کچھ کے بغیر واپس آگیا۔ دوسرے دن بھی یہی ہوا۔ مجھ پر ایسی ہی نیستی طاری رہی اور انہوں نے اپنے قدم تیز کر دیئے اور لڑائی کا معاملہ بت آگے نکل گیا۔ میں نے اس کے بعد بھی ارادہ کیا کہ اب بھی مدینہ سے روانہ ہو کر ان کو پالوں گا۔ کاش! میں نے ایسا ہی کیا ہوتا لیکن مجھے اس کی بھی توفیق نہ ہوئی۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے تشریف لے جانے کے بعد جب میں پاہر نکلتا اور لوگوں میں گھومتا تو مجھے اس بات سے برا رنج ہوتا کہ میں یہاں یا تو وہ لوگ رکھتا ہوں جو نفاق کے لئے مطعون و مسمی ہیں یا وہ آدمی دیکھتا ہوں جنہیں معدود رسمیت دیکھا گیا ہے اور ضعفاء میں سے ہیں۔

ادھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی مجھے اس وقت یاد نہ فرمایا جب تک توبک نہ ہائج گئے۔ وہاں ہائج کے بعد آپ لوگوں میں تشریف فرماتھے کہ آپ نے فرمایا: ”کعب بن مالک نے کیا کیا؟“ بنو سلمہ کے ایک شخص نے کہا: ”یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم انہیں ان دھاری والی چادروں اور خود بنی نے روک لیا۔“ اس پر حضرت معاذ بن جبل رضی اللہ عنہ بولے: ”تم نے بست بربی بات کی! یا رسول اللہ! اللہ کی قسم ہم نے ان سے خیر کے سوا کچھ نہیں دیکھا۔ آپ یہ سن کر خاموش ہو گئے۔ پھر مجھے معلوم ہوا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم توبک سے واپس تشریف لارہے ہیں تو مجھ پر حزن و ملال

طاری ہونے لگا۔ اب میں اس فکر میں لگ گیا کہ کون سا غلط عذر پیش کر کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خفی سے کسی طرح حق سکون گا اور اس سلسلہ میں ہبے اہل خانہ کے ذی رائے لوگوں سے بھی مددی۔ پھر جب معلوم ہوا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اب بالکل قریب تشریف لاچکے ہیں تو مجھ سے باطل زائل ہو گیا اور میں نے سمجھ لیا کہ سچائی کے علاوہ کوئی راہ نجات نہیں اور پختہ ارادہ کر لیا کہ میں حق حق کہہ دوں گا۔

آخر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم صح کے وقت مدینہ منورہ میں داخل ہو گئے۔ آپ کا معمول تھا کہ آپ سفر سے تشریف لاتے تو پہلے مسجد میں حاضر ہو کر دو رکعت نماز پڑھتے اور اس سے فارغ ہو کر وہیں بیٹھ کر لوگوں سے ملاقات کرتے تھے۔ چنانچہ اس وقت بھی آپ نے ایسا ہی کیا، اس نشست کے دوران غزوہ میں پیچھے رہنے والے لوگ آپ کے پاس حاضر ہوئے اور قسمیں کہا کہا کر آپ سے اپنے لئے عذر پیمان کرنے لگے۔ یہ کوئی اسی سے اور افراد تھے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کی ظاہری باتوں کو قبول فرمایا۔ ان سے بیعت لی اور ان کے لئے مغفرت طلب فرمائی۔ ان کے بھیدوں اور دل رازوں کو اللہ تعالیٰ کے سپرد کیا۔

میں بھی آپ کی خدمت میں حاضر ہوا۔ سلام عرض کیا۔ جب میں نے آپ کو سلام کیا تو آپ نے خنکی کی مسکراہٹ کے ساتھ استقبال کیا، پھر فرمایا: آؤ، میں آگے بڑھا اور آپ کے بالکل سامنے بیٹھ گیا۔ آپ نے مجھ سے پوچھا، تم کس وجہ سے پیچھے رہ گئے؟ کیا تم نے اپنی سواری نہیں خریدی تھی۔ میں نے کہا ہاں، بخدا ایسا ہی ہے، خدا کی قسم اگر میں آپ کے بجائے اس وقت اہل دنیا میں سے کسی شخص کے پاس ہوتا تو میں سمجھتا کہ کچھ عذر کر کے اس کی ناراضگی سے بچ جاؤں گا۔ میرے اندر بات کرنے اور اپنی بات ثابت کرنے کا سلیقہ بھی ہے، لیکن بخدا مجھے یقین ہے کہ میں اگر آج جھوٹ بول کر آپ کو راضی کر لوں گا تو قریب ہے کہ اللہ تعالیٰ آپ کو مجھ سے ناراض کر دے۔ اور اگر میں بچ بول کر آپ کو کسی قدر افسرده کروں گا تو اس میں مجھے اللہ تعالیٰ کی طرف سے معافی کی امید ہے۔ خدا کی قسم میرے پاس کوئی عذر نہیں ہے اور خدا کی قسم جس وقت میں پیچھے رہ گیا تھا، اس سے زیادہ میں کبھی صحت مند اور فارغ البال نہ تھا۔

میری گفتگو سن کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ”جال تک اس چیز کا تعلق ہے، تم نے بچ کما، بہر حال اب تم جاؤ اور دیکھو اللہ تعالیٰ تمہارے بارے میں کیا فیصلہ کرتا ہے۔“ پھر میں اٹھ کر چنے

لگا، میرے ساتھ بنو سلمہ کے کچھ لوگ بھی اٹھ کھڑے ہوئے اور میرے پیچھے پیچھے چلے۔ انہوں نے مجھ سے کہا : خدا کی حشم ! ہمیں نہیں معلوم ہوا کہ اس سے پہلے تم نے کوئی گناہ کیا ہے اور تم اس بات سے قادر ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے عذر پیش کر دیتے، جیسا کہ اور پیچھے رہنے والوں نے عذر پیش کیا تھا۔ تمہارے گناہ کے لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا استغفار کافی ہو جاتا۔

بنو سلمہ کے یہ لوگ پر ایر بجھ سے یہ کہتے رہے، یہاں تک کہ میں نے ارادہ کیا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوں۔ پھر اپنے آپ کو جھٹلا دوں، لیکن میں نے ان لوگوں سے پوچھا، کیا میرے علاوہ بھی کوئی آدمی ان حالات سے دوچار ہوا ہے؟ انہوں نے کہا : ہاں دو آدمی تھے، جنہوں نے تمہاری طرح گفتگو کی ہے اور ان سے بھی وہی کہا گیا جو تم سے کہا گیا۔ میں نے پوچھا، وہ دو آدمی کون ہیں، انہوں نے بتایا کہ قبیلہ بنو عمرو بن عوف کے مرارہ بن رجیع اور ہلال ابن امیہ وا قنی ہیں۔ بہر حال انہوں نے مجھ سے ان دو بزرگوں کا ذکر کیا جن کا عمل نمونہ کی حیثیت رکھتا تھا اور یہ دونوں حضرات غزوہ بدر میں بھی شریک ہوئے تھے۔ ان کا ذکر سن کر میں خاموش ہو گیا اور اپنی راہ اختیار کی۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے لوگوں کو ہم تینوں سے کلام کرنے سے منع فرمادیا تھا، چنانچہ لوگوں نے ہم سے کتنا شروع کر دیا۔ سب ہمارے لئے بدل چکے تھے، یہاں تک کہ ہمارے لئے یہ سرزین بالکل اجنبی ہو گئی اور میں خود اپنے لئے اجنبی ہو گیا۔ وہ زمین ہی نہ تھی جسے میں جانتا اور پوچھتا تھا۔

اس کیفیت و حالت میں پچاس راتیں گذر گئیں۔ رہے میرے دو اور ساتھی تو وہ اپنے گھروں میں بیٹھ گئے اور روتے رہے، اور میرا معاملہ یہ تھا کہ میں نسبتاً نعمراً اور جری تھا اس لئے میں باہر رکھتا، مسلمانوں کے ساتھ نماز میں شریک ہوتا اور بازاروں میں گھومتا۔ بگر بجھ سے کوئی بات نہ کرتا تھا۔ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں بھی حاضر ہوتا جس وقت آپ صلی اللہ علیہ وسلم نماز کے بعد تشریف فرمادیتے تھے اور سلام کرتا۔ دل میں سوچتا اور دیکھتا کہ آیا میرے سلام کا جواب دینے کے لئے آپ نے ہونٹوں کو ہلایا یا نہیں، پھر میں آپ کے قریب ہی نماز پڑھتا اور آپ کی طرف چورنگاہوں سے دیکھتا تھا، جب نماز میں مصروف ہو جاتا تو آپ میری طرف نگاہ ڈالتے تھے اور جب میں آپ کی طرف متوجہ ہوتا تو اعراض فرمائیتے، یہاں تک کہ جب مسلمانوں کی یہ سردمہ میرے لئے بہت طویل ہو گئی تو میں گیا اور ابو قادہ کے باغ کی دیوار پر چڑھ گیا۔ ابو قادہ میرے پچاڑ ادھمی اور سب سے زیادہ عزیز تھے، میں نے انہیں سلام کیا مگر و اللہ انہوں نے سلام کا جواب تک نہ دیا۔ میں نے کہا : ابو قادہ ! میں تم کو

اللہ کا واسطہ دے کر پوچھتا ہوں، کیا تم جانتے ہو کہ مجھے اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم سے محبت ہے۔ اس پر بھی وہ خاموش رہے۔ میں نے دوبارہ یہی بات کہی اور ان کو اللہ کا واسطہ دیا۔ وہ خاموش رہے۔ پھر ان کا کہا کہ «اللہُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ» یعنی اللہ اور اس کے رسول زیادہ جانتے ہیں۔ اس پر میری آنکھوں سے بے ساختہ آنسو بنے گئے۔ میں اسی وقت مڑا اور دیوار پہنچاند کر واپس چلا گیا۔ پھر میں صبح کے وقت بازار آیا، بازار میں چلا جا رہا تھا کہ کیا رکھتا ہوں کہ ایک نبیلی جو شای تھا، اور ان لوگوں میں سے تھا جو میرہ آگر گندم بیچتے تھے، میرے متعلق پوچھ رہا ہے اور کہہ رہا ہے کہ کعب بن مالک کا پتہ تانے والا کوئی ہے۔ تو لوگ میری طرف اشارہ کر کے اسے تانے لگے، وہ میرے پاس آیا اور شاہ غسان کا ایک خط دیا، جس کا مضمون یہ تھا :

”مجھے معلوم ہوا ہے کہ تمہارے صاحب نے تمہارے ساتھ جفا کا معاملہ کیا ہے۔ اللہ نے تمہارے لئے ذلت اور ضائع ہونے کی جگہ مقدر نہیں کی ہے۔ تم ہمارے پاس آ جاؤ ہم تمہارے ساتھ اچھا معاملہ کریں گے۔“

جب میں نے یہ خط پڑھا تو سوچا کہ یہ بھی ایک مصیبت اور آزمائش ہے۔ میں جس گردش میں پڑا ہوں اس نے مجھے یہاں تک پہنچا دیا اور اس کے بعد ایک تصور کے پاس گیا اور خط اس میں پھیٹک دیا۔ بہر حال میں اسی حالت پر قائم رہتا آنکہ جب پہنچاں راتوں میں سے چالیس گذر گئیں تو کیا رکھتا ہوں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا قاصد میرے پاس آ رہا ہے۔ اس نے آ کر کہا : رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تھیں اس بات کا حکم دیتے ہیں کہ اپنی بیوی سے علیحدگی اختیار کرلو۔ میں نے پوچھا : بیوی کو طلاق دے دوں۔ کہا : نہیں بلکہ اس سے الگ رہو، اور اس کے قریب مت جاؤ۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے قاصد نے میرے دنوں ساتھیوں کو بھی یہی پیغام پہنچایا۔ پھر میں نے اپنی بیوی سے جا کر کہا ! ”تم اپنے گھر والوں کے پاس چلی جاؤ اور انہی کے پاس اس وقت تک رہو، جب تک اللہ تعالیٰ فیصلہ نہ کر دے، جو اس معاملہ میں کرنے والا ہے۔“

حضرت کعب بن مالک فرماتے ہیں کہ : ہلال بن امیہ کی بیوی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس حاضر ہوئیں اور عرض کیا : ”یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہلال بالکل بوڑھے آدمی ہیں، ان کے پاس کوئی خادم بھی نہیں۔ کیا آپ تاپسند فرمائیں گے کہ میں ان کی خدمت کر دیا کروں۔ آپ نے فرمایا : نہیں نہیں، لیکن وہ تم سے قریب نہ ہوں۔ (خدمت کرنے میں کوئی مفہوم نہیں)۔ بیوی

بولیں، خدا کی قسم، جب سے ان کا یہ معاملہ ہوا ہے، برابر روتے رہتے ہیں اور آج بھی رورہے ہیں اور مجھے تو ان کی بصارت ضائع ہونے کا اندریشہ ہے۔ حضرت کعب بن مالک کا آگے بیان ہے کہ :

پھر مجھ سے میرے بعض اہل خانہ نے کہا، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے تم بھی اپنی بیوی کے لئے اجازت حاصل کر لیتے۔ آخر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہلال ابن امیہ کی بیوی کو ان کی خدمت کے لئے اجازت دے دی ہے۔ میں نے کہا، میں آپ سے اپنی بیوی کے لئے اجازت نہیں مانگوں گا۔ نہیں معلوم کہ آپ مجھ سے اس کے ہارے میں کیا فرمائیں، پھر میں جوان آدمی ہوں۔ اس کے بعد ہم لوگ دس روز تک اسی حالت پر رہے اور پچاس دن مکمل ہو گئے۔ اس وقت سے جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے لوگوں کو ہم سے کلام کرنے سے منع فرمادیا تھا۔ پھر میں نے اپنے گھر کی چھت پر پچاسویں رات کی صبح کی نماز اس حالت میں پڑھی جس کی کیفیت اللہ تعالیٰ نے اس طرح بیان فرمائی ہے :

﴿صَافَتَ عَلَيْهِمُ الْأَرْضُ يَمَارِجُهُمْ﴾ [التوبہ: ۱۱۸]

زشن باوجود وسیع ہونے کے ان پر نکل ہو گئی تھی۔

اور میرا دم گھٹ رہا تھا کہ جبل سلح کے اوپر سے آواز لگانے والے کی بھرپور آواز سنی وہ کہہ رہا تھا، ”یا کعب بن مالک ابڑا“ کعب بن مالک! تیرے لئے خوشخبری ہے۔ یہ آواز سن کر میں سجدے میں گر گیا، کیونکہ میں سمجھ گیا تھا کہ کشادگی آگئی ہے۔

حضرت کعب رضی اللہ عنہ مزید بیان کرتے ہیں کہ : رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جس وقت صبح کی نماز پڑھی اس وقت لوگوں کو چیا کا کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہم یعنوں آدمیوں کی معانی ہو گئی ہے۔ یہ خوشخبری سن کر لوگ، ہمیں بشارت دینے کے لئے دوڑپڑے، اس طرح بشارت دینے والے دوڑ کر ہمارے دونوں ساتھیوں کی طرف بھی گئے۔ ایک آدمی نے میرے پاس آنے کے لئے اپنا گھوڑا استعمال کیا اور بتو اسلام کے ایک آدمی دوڑتے دوڑتے پہاڑ پر چڑھ گیا (اور وہاں سے آواز دی کہ بخشش ہو گئی ہے) اس لئے اس کی آواز اس کے گھوڑے سے پہلے میرے پاس پہنچ گئی۔ پھر جب وہ شخص جس کی آواز میں نے سنی تھی، بشارت دیتا ہوا میرے پاس پہنچا تو میں مارے خوشی کے اپنے دونوں کپڑے اتارے اور اسے پہنادیئے۔ خدا کی قسم! اس دن ان دونوں کپڑوں کے سوا اور کوئی کپڑا میری ملکیت میں نہ تھا۔ اس لئے میں نے خود اپنے لئے دو کپڑے مستعار لئے اور پہن کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں

حاضر ہونے کے ارادے سے چل دیا۔ اس وقت لوگ مجھے معافی کی خوشخبری دے رہے تھے، کہتے تھے، اللہ کی طرف سے معافی مبارک ہو۔ بہر حال میں جا کر مسجد میں داخل ہو گیا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تشریف فرماتھے اور آپ کے ارد گرد لوگ حاضر تھے۔ مجھے دیکھ کر حضرت علیہ بن عبد اللہ کھڑے ہو گئے، سلام کیا، مبارکبادوی، اور خدا کی قسم! مهاجرین میں ان کے سوا اور کوئی بھی میرے لئے کھڑا نہیں ہوا۔ میں حضرت علیہ کی یہ بات نہیں بھوتا۔

جب میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو سلام کیا تو اس وقت آپ کا چہرہ مبارک خوشی سے چمک رہا تھا۔ آپ نے فرمایا ”جب سے تمہاری ماں نے تمہیں جنم دیا ہے اس دن سے جتنے دن گزرے ہیں، ان میں سے سب سے بہتر دن کی خوشخبری تمہیں دیتا ہوں۔ میں نے عرض کیا : یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! یہ آپ کی جانب سے ہے یا اللہ کی جانب سے؟ آپ نے فرمایا : اللہ تعالیٰ کی جانب سے یہ بشارت ہے۔“

جس وقت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بشارت دے رہے تھے، اس وقت آپ کا چہرہ مبارک چاند کا گلوا معلوم ہو رہا تھا، اور ہم آپ کی یہ چیز پچھانتے تھے۔ جب میں آپ کے سامنے بیٹھ گیا تو عرض کیا : یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم، اللہ سے میری توبہ اور میری معافی کا ایک حصہ یہ ہے کہ میں اللہ اور رسول کے لئے صدقہ کرتے ہوئے اپنے مال و جانکاری سے چھٹکارا حاصل کر لوں۔ آپ نے فرمایا : ”اپنی کچھ جانکار اپنے لئے روک لو، تمہارے لئے یہی بہتر ہے۔“ میں نے عرض کیا : خیر میں جو میرا حصہ ہے، اسے میں روک لیتا ہوں یا رسول اللہ سچائی کی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے مجھے نجات دی۔ اللہ سے میری توبہ کا یہ اثر ہوتا چاہئے کہ جب تک میں زندہ رہوں مجھی بولتا رہوں۔

حضرت کعب بن مالک مزید فرماتے ہیں کہ : جب سے میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے اس چیز کا ذکر کیا، اس وقت سے خدا کی قسم! اسی بھی ایسے آدمی کو جسے سچائی کی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے آذانش میں ڈالا ہو، میں نے اپنے سے افضل نہیں پایا۔ خدا کی قسم! جب سے میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے اس کا ذکر کیا، اس وقت سے آج کے دن تک ایک مرتبہ بھی جھوٹ بولنے کا ارادہ نہیں کیا، اور مجھے قوی امید ہے کہ اللہ تعالیٰ بقیہ زندگی میں بھی مجھے اس (جھوٹ) سے محفوظ رکھے گا۔

الله تعالیٰ نے ہمارے متعلق یہ آیات نازل فرمائیں :

﴿لَقَدْ تَابَ اللَّهُ عَلَى النَّبِيِّ وَالْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنصَارِ الَّذِينَ أَتَبَعُوهُ فِي سَاعَةٍ الْعُسْرَةِ مِنْ بَعْدِ مَا كَادَ يَزِينُ قُلُوبَ فَرِيقٍ مِنْهُمْ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ إِنَّمَا يَهْمِهُ رُهْبَقُ رَحِيمٌ ۝ وَعَلَى الْأَنْلَاثَةِ الَّذِينَ حَلَفُوا حَتَّىٰ إِذَا صَافَتْ عَلَيْهِمُ الْأَرْضُ يَمْرُّ بِمَا رَجَبَتْ وَصَافَتْ عَلَيْهِمْ أَنْفُسُهُمْ وَظَنُّوا أَنَّ لَمْجَانًا مِنَ اللَّهِ إِلَّا إِلَيْهِ شَرَّ قَابَ عَلَيْهِمْ لِيَسْتُوْبُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّوَابِ الرَّحِيمُ ۝ يَأَتِيَهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنْفَقُوا اللَّهَ وَكُنُّوا مَعَ الصَّابِرِينَ﴾

[التوبہ: ۱۱۷]

پیشک اللہ نے پیغمبر پر مہربانی کی اور صاحبین اور انصار پر جو باوجود اس کے کہ ان میں سے بعضوں کے دل پھر جانے کو تھے مشکل کی گھری میں پیغمبر کے ساتھ رہے، پھر اللہ تعالیٰ نے ان پر مہربانی فرمائی، بے شک وہ ان پر نہایت شفقت کرنے والا اور مہربان ہے۔ اور تینوں پر بھی جن کا معاملہ ملتوی کیا گیا تھا، یہاں تک کہ جب زمین باوجود فراغتی کے ان پر تنگ ہو گئی اور ان کی جانبیں بھی ان پر دو بھر ہو گئیں اور انسوں نے جان لیا کہ اللہ کے سوا کوئی پناہ نہیں، پھر اللہ تعالیٰ نے ان پر مہربانی کی تاکہ توبہ کریں، بے شک اللہ توبہ قبول کرنے والا اور مہربان ہے۔ اے ایمان والو! اللہ سے ڈرو اور پھوں کے ساتھ رہو۔

حضرت کعب بن مالک مزید فرماتے ہیں کہ : خدا کی قسم! اللہ تعالیٰ نے جب سے مجھے اسلام کے سید ہے راستے پر لگایا ہے اسی نعمت سے کبھی سرفراز نہیں فرمایا جو میرے نزدیک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے سامنے بچ بولنے کی نعمت سے بڑی ہو۔ میں اس وقت بالکل جھوٹ نہیں بولا، ورنہ اسی طرح بلاک ہو جاتا، جس طرح وہ لوگ ہو گئے جنہوں نے جھوٹ بولا تھا۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے اس سلسلہ میں جو وحی نازل فرمائی تو جھوٹ بولنے والوں کے لئے اتنے سخت الفاظ فرمائے کہ اس سے سخت الفاظ کسی کے لئے نہیں فرمائے ہیں۔ ارشاد فرمایا:

﴿سَيَحْلِفُونَ بِاللَّهِ لَكُمْ إِذَا أَنْقَلَبْتُمْ إِلَيْهِمْ لِتُعَرِّضُوْعَنْهُمْ فَأَعْرِضُوْعَنْهُمْ إِنَّهُمْ يَرْجُسُونَ وَمَا وَأَنْهُمْ جَهَنَّمَ جَرَاءٌ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ۝ يَحْلِفُونَ لَكُمْ لِرَضُوا عَنْهُمْ فَإِنَّمَا تَرْضُوا عَنْهُمْ فَإِنَّ اللَّهَ لَا يَرْضَى عَنِ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ۝﴾ [التوبہ: ۹۵، ۹۶]

یہ سب تمہارے سامنے آ آ کر اللہ کی قسمیں کھائیں گے (کہ ہم مخدور تھے) جب تم ان کے پاس واپس جاؤ گے تاکہ تم انہیں ان کی حالت پر چھوڑ دو۔ یہ لوگ بالکل گندے ہیں (انہوں نے نفاق و خلاف کر کے) جو کرتوت کئے ہیں، ان کے بد لے میں ان کا ٹھکانا جنم ہی ہے۔ یہ تمہارے سامنے اس لئے قسمیں کھاتے ہیں تاکہ تم ان سے راضی ہو جاؤ تو اگر تم ان سے راضی بھی ہو گئے تو اللہ تعالیٰ اس سرکش قوم سے راضی نہ ہو گا۔

## فصل (۸۲)

### واقعہ حضرت کعب سے مستنبط احکام و فوائد

واضح رہے کہ حضرت کعب رضی اللہ عنہ سے مروی مذکورہ حدیث سے مندرجہ ذیل احکام و فوائد کا علم ہوتا ہے :

- ۱- کسی مسلمان کی غیبت کرنے والے کی تردید کرنا مستحب ہے، جیسا کہ حضرت معاذ رضی اللہ عنہ نے کیا۔
- ۲- سچائی کا دامن نہ چھوڑنا، اگرچہ مشکلات سے دوچار ہونا پڑے، کیونکہ سچائی کا انعام بھلائی اور بہتری ہوتا ہے۔
- ۳- سفر سے واپسی پر سب سے پہلے مسجد میں دو رکعت نماز ادا کرنا مستحب ہے۔
- ۴- سفر سے لوٹ کر واپس آنے والے کے لئے بوقت ضرورت مستحب ہے کہ کسی کھلی جگہ پر یا مسجد میں لوگوں سے ملاقات کرے۔
- ۵- انسان کی ظاہری حالات کی بنیاد پر احکام شریعت نافذ ہوتے ہیں اور باطنی کیفیات کا حال اللہ کے سپرد کر دیا جاتا ہے۔
- ۶- اہل بدعت اور اعلانیہ طور پر گناہوں کا ارتکاب کرنے والوں سے قطع تعلق کرنا اور ان سے سلام و کلام بند کر دینا جائز ہے، تاکہ دوسروں کے لئے باعث عبرت ہو۔
- ۷- کسی گناہ کے ارتکاب کے بعد بطور حسرت و ندامت رونا مستحب بلکہ ضروری ہے۔
- ۸- مصلحت کسی ایسے کاغذ یا مکتوب کا جلا دینا جائز ہے جس میں اللہ تعالیٰ کا نام ہو، جیسا کہ حضرت کعب رضی اللہ عنہ نے کیا تھا۔
- ۹- طلاق کنایہ، جیسے بیوی سے یہ کہنا کہ اپنے میکے چلی جاؤ بغیر نیت واقع نہیں ہوتی۔
- ۱۰- عورت اپنے شوہر کی خدمت کر سکتی ہے، لیکن یہ اس کے ذمہ واجب یا لازم نہیں ہے۔
- ۱۱- کسی نعمت کے حصول کے وقت سجدہ شکر ادا کرنا مستحب ہے، اسی طرح کسی مصیبت کے ملنے پر سجدہ

ٹکر ادا کرنا اور صدقہ و خیرات کرنا بھی مستحب ہے۔

۱۲۔ کسی کو خوشخبری اور مبارکہ باد پیش کرنا، اور اس کے نویں والے کو بطور انعام کپڑا یا کچھ اور دینا مستحب ہے۔

۱۳۔ کسی معزز و حکم شخص کی تحریر میں کھڑے ہو کر استقبال کرنا مستحب ہے، اور اس سے کسی کو سرت و خوشی ہو قریبی بھی درست ہے، جیسا کہ حضرت کعب کو حضرت ملکہ کے کھڑے ہونے سے ہوئی تھی۔

یہ عمل اس حدیث کے خلاف نہیں کہ ”جو لوگوں کے کھڑے ہونے سے خوش ہو، وہ اپنا ٹھکانہ جہنم میں بنالے“ کیونکہ یہ دعید مُتکبرین اور ان لوگوں کے لئے ہے جو کھڑے نہ ہونے پر غصہ ہوتے ہیں۔ چنانچہ مروی ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم حضرت فاطمہ کو دیکھ کر مارے خوشی کے کھڑے ہو جاتے تھے اور حضرت فاطمہ آپ کو دیکھ کر احتراماً کھڑی ہو جایا کرتی تھیں۔

کسی حکم ہر اس قیام کا ہے جس سے اللہ تعالیٰ کی محبت اور کسی اسلامی بھائی سے اللہ تعالیٰ کی نعمت پر خوشی حاصل ہو۔ اور اعمال کا دار و مدار نیتوں پر ہوتا ہے۔ واللہ اعلم۔

۱۴۔ انسان اپنی خوبیوں کی تعریف کر سکتا ہے، بشرطیکہ خود غور کے لئے نہ ہو۔

۱۵۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے عمد مبارک میں فوج کے لئے کوئی دیوان ”وفتر جہڑ“ نہ تھا یہ طریقہ سب سے پہلے حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے جاری فرمایا۔

۱۶۔ عقبہ کی حیثیت سارے واقعات سے زیادہ افضل اور اہم ہے۔

۱۷۔ جب کسی شخص کو اگر عبادت اور تقرب الی اللہ کا موقع نصیب ہو تو اسے پورے شوق و ذوق و احتیاط سے فائدہ حاصل کرنے کی کوشش کرنا چاہئے، کیونکہ عزم و ارادہ جلد کمزور پڑ جاتے ہیں اور اس میں استقامت کم ہی میسر ہوتی ہے۔ اگر کسی کوئی کا موقع ملے اور وہ اس سے فائدہ نہ اٹھائے تو بطور سزا کے اللہ تعالیٰ اس کے اور اس کے قلب و ارادہ کے درمیان حائل ہو جاتا ہے۔ چنانچہ ارشاد باری ہے کہ :

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَسْتَحِيْبُوا لِلَّهِ وَلِلَّهِ رَسُولِهِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يَحِيْبُكُمْ وَأَعْلَمُو أَنَّ اللَّهَ يَحِيُّو بَيْنَ الْمَرْءَيْ وَقَلْبِيْهِ﴾ [الأنفال: ۲۴]

اے ایمان والو! اللہ اور رسول کی اطاعت کرو، جب وہ تم کو تمہاری زندگی کے لئے پکارتے ہیں

اور جان لو کہ اللہ تعالیٰ آدمی اور اس کے دل کے درمیان حائل ہو جاتا ہے۔

اور فرمایا :

﴿وَنَقْلَبُ أَفْقَادَهُمْ﴾ [الأنعام: ١١٠]

ہم ان کے دلوں کو پلٹ دیتے ہیں۔

اس کی وضاحت ایک دوسری آیت میں فرمائی ہے :

﴿فَلَمَّا رَأَوْا أَرَاعَ اللَّهُ فُلُوْبَهُمْ﴾ [الصف: ٥]

پھر جب وہ شیئر ہے ہوتے گئے تو اللہ نے ان کے دلوں کو ٹیکھا کر دیا۔

مزید فرمایا :

﴿وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضْلِلَ قَوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدَاهُمْ حَتَّىٰ يَتَّقُوْنَ﴾

[النوبہ: ١١٥]

اور اللہ کی یہ شان نہیں کہ کسی قوم کو ہدایت کے بعد گمراہ کر دے جب تک ان کو ان امور سے اطلاع نہ دے جن سے ان کو بچتا ہو۔

اس طرح کا مضمون قرآن میں متعدد جگہ آیا ہے۔

۱۸- رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ہمراہ سفر سے پیچھے وہی لوگ رہ جاتے تھے جو متفق ہوتے یا مخدور اور کسی کام پر مامور ہوتے تھے۔

۱۹- امام المسلمين کو چاہئے کہ وہ ایسے لوگوں کو آزاد ہرگز نہ رہنے دے جو اس سے (غزوات) میں پیچھے رہ جائیں، بلکہ ان سے باز پرس اور محاسبہ کرے تاکہ وہ اطاعت کریں، چنانچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت کعب کے متعلق پوچھا تھا ”کعب کا کیا حال ہے“ ان کے متعلق سوال ان کی اصلاح کی غرض سے تھا اور دوسرے متفقین کا ذکر ناتائق الافتات سمجھ کر پھوڑ دیا تھا۔

۲۰- اللہ اور رسول کی خاطر گمان غالب اور صوابید کی بنیاد پر کسی پر طعن و تنقید کیا جاسکتا ہے، محدثین نے اسی کی بنیاد پر راویوں کے متعلق جرح و تعلیل کی ہے، اور علماء اہل سنت نے اہل بدعت پر تنقید و تردید کی ہے۔

۲۱- مذکورہ بالا اصول کی بنیاد پر تنقید کرنے والے کی تردید بھی جائز ہے، بلکہ تردید کرنے والے کو لقین ہو کر تنقید کرنے والا غلطی پر ہے، جیسا کہ حضرت معاذ رضی اللہ عنہ نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی مجلس میں تنقید کرنے والے کی تردید کی اور آپ نے اس پر خاموشی اختیار فرمائی اور کوئی سکیر نہیں کی۔

۲۲- سفر سے واپس آنے کے لئے منسون ہے کہ شر میں باوضور داخل ہو اور اپنے گھر جانے سے قبل وہ

رکعت مسجد میں نماز ادا کرے۔

۲۳۔ امام و حاکم کو چاہئے کہ وہ ایسے شخص کے سلام کا جواب تاویل بانہ دے جو اسلام میں کوئی بدعت ایجاد کرے تاکہ دوسروں کو بھی زجر و توبخ ہو۔

۲۴۔ امام و حاکم اپنے ساتھیوں و عزیزوں سے محاابہ کر سکتا ہے، چنانچہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے تمیں صحابہ سے موافذہ کیا اور ان کے علاوہ اور کسی سے ایسا معاملہ نہیں فرمایا۔ احباب کے عتاب اور اس سے لطف اندوذی کے واقعات بہت ہیں پھر اس عتاب و موافذہ کے لطف اندوذی و کیف و سرور کا کیا پچھنا جو کہ حبیب اللہ اور محبوب کائنات کی طرف سے ہو، جو کہ سراسر سبق آموز اور فاکرہ مند ہو۔

تینوں صحابہ کو مختلف قسم کی مرتبتیں حاصل ہوتا رضاء اللہ کی مرتبت، شرف قبولیت کی لذت اور انعام و اکرام کی خلتوں سے جس طرح نواز اگیا، اس کا حال اللہ ہی کو معلوم ہے۔

۲۵۔ اللہ تعالیٰ نے حضرت کعب اور ان کے دونوں ساتھیوں کو ان کی سچائی کی وجہ سے توفیق دی اور انہیں جھوٹے اور ناحق عذر سے بچایا کہ ان سے تھوڑی دری کے لئے دنیا تو سدھر جاتی ہے لیکن عاقبت ہمیشہ کے لئے خراب ہو جاتی ہے۔ چچے لوگ دنیا میں کچھ تکلیف تو ضرور اٹھاتے ہیں لیکن آخرت سنور جاتی ہے۔ دنیا و آخرت کا معاملہ اسی پر قائم ہے۔ ابتداء کار کی تیخی انتہاء میں حلاوت پیدا کرتی ہے اور ابتداء کی حلاوت سے انجام تیخ ہوتا ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے چونکہ ان تمام لوگوں میں سے جو غرزوہ جیوک میں پیچھے رہ گئے تھے صرف ان تینوں ہی سے ممانعت کلام کا فرمان صادر کیا تھا، اس لئے یہ ان کے صدق و صفا اور باتی لوگوں کے جھوٹ کی دلیل و علامت ہے۔ چنانچہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے صادقین سے ان کی غلطی کے باعث تاریب کے لئے وقتی علیحدگی اختیار فرمائی اور جو منافقین تھے، ان کے حق میں یہ علاج کارگر نہیں ہو سکتا تھا۔

اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کے گناہوں کی سزا پر ایسا ہی کرتا ہے، چنانچہ بندہ مومن جس سے وہ محبت رکھتا ہے، ادنیٰ و معمولی سی غلطی اور لغزش پر گرفت کرتا ہے تاکہ وہ مسلسل ہوشیار اور چوکنار ہے اور اگر کوئی بندہ اس کی گناہوں سے گرفتار ہے اور ذلیل ہو جاتا ہے تو پھر اسے گناہوں پر آزاد چھوڑ دیتا ہے اور جیسے جیسے وہ گناہ کرتا ہے، اس پر انعامات میں اضافہ کرتا ہے۔

۲۶۔ حضرت کعب نے فرمایا تھا کہ ”میں ابو قاتد کے باغ کی دیوار پھاند کر اندر گیا تھا“ اس سے یہ ثابت

ہوتا ہے کہ آدمی اپنے ساتھی اور پڑوس کے گھر بغیر اجازت اندر داخل ہو سکتا ہے بشرطیکہ اس کی رضامندی کا علم ہو۔ جب نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم ان تینوں صحابیوں کو اپنی یوں سے علیحدگی کا حکم فرمایا تو ایک طرح سے کامیابی کی خوشخبری تھی۔ اس بہانے ان سے گفتگو کی گئی اور وقتی علیحدگی کا حکم دیا۔ ۲۷۔ حضرت کعب بن مالک کے یہ الفاظ ”اپنے گھر والوں کے پاس چل جاؤ“ اس بات کی دلیل ہیں کہ ان جیسے کتابی الفاظ سے اس وقت تک طلاق واقع نہیں ہوتی جب تک نیت نہ کی جائے۔

۲۸۔ بشارت دینے والے کی بشارت پر حضرت کعب رضی اللہ علیہ کا سجدہ کرنا اس بات کی واضح دلیل ہے کہ ان صحابہ کی عادت جیلہ تھی اور یہ سجدہ شرکے دور ہونے اور نعمت کے حصول پر بطور سجدہ شرک کے مستحب تھا۔ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کو جب حضرت جریل نے یہ خوشخبری سنائی کہ جو شخص آپ پر ایک مرتبہ درود بھیجے گا۔ اس پر اللہ تعالیٰ دس مرتبہ رحمت نازل فرمائے گا تو آپ نے سجدہ شرک ادا کیا تھا۔ اسی طرح امت کے حق میں شفاقت کی قبولیت پر بھی آپ نے شرکانہ کا سجدہ کیا تھا۔ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے بھی سجدہ شرک ادا کیا جب انہیں میلہ کذاب کے قتل ہونے کی خبر ملی، اور حضرت علی رضی اللہ عنہ کو جب معلوم ہوا ذرا شدید خوارج کے ساتھ ہنگ میں مقتولین میں سے ملا ہے تو انہوں نے بھی سجدہ شرک ادا کیا۔

۲۹۔ حضرت کعب بن مالک کو خوشخبری دینے والے کا گھوڑے پر سوار ہو کر جلدی پہنچتا اور دوسرے کا پہاڑی پر جلدی سے چڑھ کر قوبہ کی قبولیت کا اعلان مسٹر سنانا اس بات کی واضح دلیل ہے کہ اس وقت مسلمانوں میں اخوت و محبت اور باہمی خیر خواہی بد رجہ اتم موجود تھی اور ایک دوسرے کی مسرتوں میں بھرپور شرکت کرتے تھے اور حقیقی خوشی محسوس کرتے تھے۔

۳۰۔ حضرت کعب بن مالک کا خوشخبری دینے والے کو عطیہ دینا اس بات کی دلیل ہے کہ بشارت دینے والوں کو عطیہ دینا اخلاق کریمانہ کی علامت ہے نیز اس سے یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ مبشر کو تمام کپڑے دے دینا جائز ہے اور کسی دینی یا دنسوی نعمت کے حصول پر مبارکباد دینا مستحب ہے۔ اس کے استقبال میں اٹھنا اور مصافحہ کرنا بھی سنت ہے۔ مبارکباد دینے والے کو یہ الفاظ کہنا چاہئے۔ اللہ کا عطیہ مبارک ہو، اللہ کا احسان مبارک ہو۔ اس میں نعمت کی نسبت اللہ تعالیٰ کی طرف ہے اور ساتھ ہی یہ دعا بھی ہے کہ اللہ تعالیٰ اسے مبارک بنائے۔

۳۱۔ انسان کا سب سے بہترین دن وہ ہے جس میں اللہ تعالیٰ اس کی توبہ قبول کرے۔ توبہ کی قبولیت پر نبی

کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے جس خوشی اور اطمینان کا اظہار فرمایا اس سے امت پر آپ کے کمال شفقت کا اندازہ ہوتا ہے۔

۳۲- توبہ کی قبولیت پر بطور شکر حسب استطاعت صدقہ کرنا مستحب ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد گرامی ”کچھ مال اپنے لئے روک لو یہ تمہارے لئے بہتر ہو گا“ اس سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ جو کوئی اپنے تمام مال کے صدقہ کر دینے کی نذر مان لے، اس پر تمام مال خرچ کرنا واجب نہیں، بلکہ اس کے لئے کچھ حصہ رکھ لینا جائز ہے۔ اسی طرح اس سے چاکی کی عظمت اور اس پر دونوں ہمایاں کی سعادت کے دار و مدار کا پتہ چلتا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے انسانوں کو صرف دو قسموں میں تقسیم کر دیا ہے۔ ایک سعداء، یعنی مومن اور سچے لوگ اور دسرے اشقاء یعنی جھوٹے لوگ اور یہ تقسیم ہر طرح جامع و مانع ہے۔

۳۳- آیت کریمہ ﴿لَقَدْ نَابَ إِلَهَ عَلَى النَّبِيِّ وَالْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ﴾ سے بندہ توبہ کے مرتبہ کو سمجھ سکتا ہے اور یہ توبہ بندہ مومن کا متہائے کمال ہے، اور اللہ تعالیٰ یہ اعلیٰ درجہ غزوہات میں قربانیوں کے بعد عطا فرماتا ہے، جب مسلمان اپنی جان و مال اور وطن کو اللہ تعالیٰ کی رضا کی خاطر خیریا و کہہ دیتا ہے۔ اس کے پیچھے ان کا عظیم مقصد یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ ان کی خطاؤں کو معاف فرمائے اور ان کی توبہ و اثابت کو قبول فرمائے۔ اسی لئے نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت کعب بن مالک رضی اللہ عنہ کے توبہ کی قبولیت والے دن کے متعلق یہ ارشاد فرمایا ہے کہ ”آج کا دن تمہارے لئے سب سے زیادہ خوشی کا دن ہے، جب سے تم پیدا ہوئے۔“ اس حقیقت کو صحیح طور پر وہی آدمی سمجھ سکتا ہے جو اللہ تعالیٰ کی ذات، بندوں پر اس کے حقوق، عبودیت کے اتحقاق اور خود اپنی ذات اور اپنے حالات کو سمجھے اور یہ محسوس کرے کہ اس کی بندگی اللہ تعالیٰ کے حقوق کے مقابلہ میں قطروں کی حیثیت رکھتی ہے جو سمندر بے بیکار میں ڈالا جائے، بشرطیکہ ریاء اور دیگر آفتوں سے پاک و صاف ہو۔

پاک ہے وہ ذات جس کے عفو و درگذر کے ملاوہ بندوں کو کوئی سما رانہیں۔ اس نے ابتداء میں ان کو توفیق دی اور توبہ قبول فرمائی اور جب انہوں نے توبہ کی تدوہ بارہ قبولیت توبہ کی خبر دی۔ اس ذات نے انہیں توفیق بخشی اور پھر توبہ قبول کر کے ان پر نفل فرمایا۔

اسی لئے تمام خیر اور ہر طرح کی بھلائیاں اس کی جانب سے ہیں اس کی توفیق سے ہیں اور اسی کے لئے ہیں۔ اس کے قبضہ قدرت میں ہیں، جس پر چاہتا ہے فضل و کرم فرماتا ہے، اور جسے چاہتا ہے حکمت و عدل کے باعث محروم کر دیتا ہے۔

## فصل (۸۳)

### غزوہ تبوک سے واپسی پر حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کی امارت میں حج

غزوہ تبوک سے واپسی کے بعد سنہ ۹ ہجری میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے تین سو مسلمانوں کے ساتھ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کو امیر بنا کر حج بیت اللہ کے لئے روانہ فرمایا، اور آپ نے بیس اونٹ قربانی کے لئے بھیجے اور اپنے دست مبارک سے ان کو فلادے پہنائے اور علامتیں ڈالیں۔ یہ اونٹ حضرت ناجیہ بن جنبد اسلمی کے زیر نگرانی تھے، جس میں سے پانچ عدد حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے ہمراہ تھے۔

ابن اسحاق کا قول ہے کہ : حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ ابھی راستے میں تھے کہ مشرکین اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے درمیان معابدہ ختم کرنے کے لئے سورہ براءت نازل ہوئی، چنانچہ حضرت علی رضی اللہ عنہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی اونٹنی پر سوار ہو کر نکلے اور قافلہ حج سے جا ملے۔

جب حضرت ابو بکر نے حضرت علی کو دیکھا تو دریافت فرمایا : امیر بن کر آئے ہو یا مامور؟ انہوں نے جواب دیا، امیر نہیں بلکہ مامور بن کر آیا ہوں اور مجھے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس لئے بھیجا ہے کہ میں اہل کم کے سامنے سورہ براءت پڑھ کر ان کے ساتھ سارے معابدہ کے خاتمه کا اعلان کر دوں۔ چنانچہ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے لوگوں کو حج کرانا شروع کر دیا اور جب دسویں ذی الحجه کا دن آیا تو حضرت علی کھڑے ہوئے اور جمہر اولی کے پاس ان ساری باتوں کا اعلان کر دیا، جس کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں کہنے کا حکم دیا تھا۔ اس روایت کو حمیدی نے زید بن نفیع کے واسطے سے اپنی مند میں نقل کیا ہے کہ انہوں نے حضرت علی رضی اللہ عنہ سے پوچھا کہ حج کے موقع پر آپ کو کیا پیغام دے کر بھیجا گیا تھا؟ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے جواب دیا، میں جو پیغام لے کر گیا تھا، وہ چار باتوں پر مشتمل تھا :-

۱- برہنہ ہو کر کوئی طواف کعبہ نہ کرے۔

۲۔ جنت میں صرف مومن ہی داخل ہوں گے۔

۳۔ اس سال کے بعد مسجد حرام میں مسلمان اور کافر جمع نہ ہوں گے۔

۴۔ جس کا نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے کوئی معاهدہ ہے وہ اس حدت تک باقی رہے گا۔

ابن اسحاق کا بیان ہے کہ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم غزوہ تبوک سے فارغ ہوئے اور مکہؒ ہو گیا اور قبلہ تھیت کے لوگ مسلمان ہو گئے تو مختلف اطراف سے آپ کے پاس وفد عرب آنا شروع ہو گئے تاکہ مشرف باسلام ہوں اور امام حاصل کریں، جو مندرجہ ذیل ہیں۔

وَفَدَ بْنِ تَحْيَى، وَفَدَ طَنْيَ، وَفَدَ بْنِ عَامِرٍ، وَفَدَ عَبْدَ قَيْسٍ، وَفَدَ بْنِ حَنْيَفَةَ، وَفَدَ كَنْدَهَ، وَفَدَ اثْعَرِينَ، وَفَدَ آزِدَ، وَفَدَ أَهْلَ نَجْرَانَ، وَفَدَ هَدَانَ، وَفَدَ نَصَارَى نَجْرَانَ۔ اور ان کے علاوہ دوسرے وفود بھی حاضر ہوئے تھے۔

## فصل (۸۲)

### آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا طریقہ جسمانی علاج میں

ہم نے گذشتہ صفحات میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات طیبہ اور سنت حنفے کے مختلف گوشوں پر روشنی ڈالی ہے، اب ہم طب نبوی کے متعلق کچھ چیزوں کا ذکر کرتے ہیں کہ آپ نے کیا کہا اور کیا طریقے اختیار فرمائے ہیں، اور کس مرض کا کیا علاج تجویز فرمایا ہے، ہم اس میں اس حکمت کا تذکرہ کریں گے کہ جس تک پہنچنے میں الہباء عاجز ہو چکے ہیں کیونکہ الہباء کے مقابلہ میں طب نبوی مجذبات پر مشتمل ہے۔

چنانچہ ہم اللہ تعالیٰ سے استغاثت کرتے ہوئے یہاں صرف ان مفردات و مرکبات روحلانی اور قدرتی دواؤں کے ذریعہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے طریقہ علاج کا ذکر کریں گے جو کہ آپ سے مردی اور ثابت ہے۔

#### نظرید کا علاج :

صحیح مسلم میں حضرت ابن عباس سے مردی ہے کہ انہوں نے بتایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : ”نظر حق ہے، اگر کوئی چیز قضاۓ و قدر سے بھی بڑھ جاتی تو وہ نظر بھی ہو سکتی تھی۔“ نیز صحیح مسلم میں حضرت انس رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ : ”نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے نظرید، بخار، اور چبوڑے پھنسی کے امراض میں جھاڑ چھوٹکی کی اجازت دی ہے۔“

امام مالک نے حضرت ابن شاہب سے، انہوں نے ابو امامہ بن سمل سے روایت کیا ہے کہ انہوں نے بتایا کہ عامر بن ربیعہ نے حضرت سمل بن حنف کو غسل کرتے دیکھا تو کماک بخدا میں نے آج تک ایسا باںکا شخص نہیں دیکھا اور نہ ایسی خوبصورت جلد دیکھی۔ راوی کہتے ہیں کہ اس پر حضرت سمل کو نظر لگ گئی اور وہ زمین پر گر گئے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم یہ سن کر حضرت عامر کے پاس آئے اور فرمایا کہ تم میں سے کوئی اپنے بھائی کو کیوں قتل کرتا ہے۔ تم نے برکت کی دعا کیوں نہیں کی۔ اب ان کے لئے غسل

کرو۔ یہ سن کر عامر نے اپنا چہرہ دنوں ہاتھ، دنوں کہنیاں دنوں گھٹنے، پیروں کی انگلیاں اور مستورہ جسم ایک برتن میں دھوئے پھر اسے سل پر بھادیا تو وہ اچھے ہو کر لوگوں کے ساتھ چلے گئے۔

عبد الرزاق نے میر سے انہوں نے طاؤس سے انہوں نے اپنے والد سے مرفو عارویت کیا ہے کہ ”نظر کا لگنا برق ہے اور جب تم میں سے کسی سے غسل کرنا طلب کیا جائے تو اسے غسل کر لینا چاہئے۔“ اس حدیث کا موصول ہونا صحیح ہے۔ امام ترمذی فرماتے ہیں کہ نظر لگانے والے کو حکم دیا جائے گا کہ ایک برتن میں وہ اپنا ہاتھ ڈالے، پھر اس میں کلی کرے، چہرہ دھوئے، پھر بیاں ہاتھ دھوئے، پھر اپنے دائیں گھٹنے پر پانی ڈالے، پھر دیاں ہاتھ برتن میں ڈالے اور بائیں گھٹنے پر سے پانی اٹھ لیئے، پھر جسم کا باقی حصہ دھوئے اور برتن زمین پر نہ رکھا جائے۔ اب یہ پانی یکباری نظر لگانے والے کے اوپر پیچھے سے ڈال دیا جائے۔

نظریہ کی دو قسمیں ہوتی ہے : ایک انسانی، دوسری جناتی۔ حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنہا سے مروی ہے کہ : ”نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے گھر میں ایک باندی دیکھی، جس کے چہرہ پر پھوڑے پھنسیاں تھیں۔ آپ نے فرمایا کہ اس کی جھاڑ پھونک کر او کیونکہ اسے نظر لگ گئی ہے،“ امام بغوی ثہراتے ہیں کہ حدیث میں ”سعہ“ سے مراد جناتی نظر ہے، اور جناتی نظر اس قدر تیز ہوتی ہے کہ نیزوں کی نوک سے بھی زیادہ تیز۔

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم جنوں اور انسانوں کی نظریہ سے پناہ مانگتے تھے، ایک گروہ نے عقل و فہم کی کمی کے باعث نظریہ کا انکار کیا ہے۔ حالانکہ مختلف مذاہب کے عقلاں اور فلاسفہ نہ تو نظریہ کا انکار کرتے ہیں اور نہ اسے محض اوهام و خرافات سمجھتے ہیں۔ ہاں اس کے اسباب اور تاثیرات کے سلسلہ میں خیالات مختلف ہیں۔

بلاشہ اللہ تعالیٰ نے انسانی جسموں اور روحوں میں مختلف قوتوں اور طبیعتوں کو پیدا فرمایا ہے، اور ان میں سے ہر ایک کی الگ الگ خصوصیات و کیفیات رکھی ہیں۔ اس لئے کوئی بھی عقلمند اور صاحب بصیرت جسموں میں ان روحوں کی تاثیر کا انکار نہیں کر سکتا، کیوں کہ یہ چیز محسوس اور مشاہدہ کی جاسکتی ہے۔

آنکھ کی خود کوئی تاثیر نہیں بلکہ تاثیر روح کی ہوتی ہے اور روح میں اپنی طبیعت، کیفیت، قوت، خاصیت میں مختلف تاثیروں کی ہوتی ہیں، اور آنکھ سے چونکہ روح کا ایک خاص قسم کا تعلق زیادہ ہوتا

ہے، اس لئے اس فعل کو اس کی طرف منسوب کر دیا گیا ہے۔

چنانچہ حاسد کی روح محسود پر ہیں طور پر ضرر رسان اثر کرتی ہے۔ اسی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو حکم فرمایا کہ اس کے شر سے پناہ مانگیں۔ محسود کے ضرر پہنچنے کے سلسلہ میں حاسد کی نگاہوں کی تاثیر کا انکار وہی لوگ کرتے ہیں جو انسانیت کی حقیقت اور اس کی صفات و تاثیرات کی معرفت سے بالکل کورے اور ناواقف ہوتے ہیں۔ محسوسات میں سانپ کے ذریعہ اس کی مثال دی جاسکتی ہے، کیونکہ اس کے اندر زہر چھپا رہتا ہے۔ جب اپنے دشمنوں کو دیکھتا ہے تو اس کے اندر ایک غضبی قوت بیدار ہوتی ہے اور نفس پر ایک خبیث اور موزی کیفیت طاری ہو جاتی ہے اور اس میں بعض کیفیات اتنی شدید اور قوی ہوتی ہیں کہ حمل کو گردیتیں ہیں، اور بعض سے آنکھ کی بینائی زائل ہو جاتی ہے۔ چنانچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بعض زہر لیے چھوٹے سانپوں کے بارے میں فرمایا کہ نگاہ کو ڈھونڈتے ہیں اور اس قطط حمل کر دیتے ہیں۔

اس طرح تاثیر اتصال بدن پر موقوف نہیں، جیسا کہ بعض کم علم اور طبیعت و شریعت سے ناواقف لوگوں کا خیال ہے، بلکہ یہ تاثیر کبھی اتصال بدن سے ہوتی ہے اور کبھی سامنا ہونے سے، کبھی مخفی دیکھ لینے سے اور کبھی صرف روحانی توجہ سے اور کبھی دعاوں اور توعید گندوں سے اور کبھی مغض و هم و تخلی سے بھی اثر ہو جاتا ہے۔

اسی طرح نظریہ لگانے والے شخص کی نگاہوں کی وجہ سے صرف نظریہ لگنا موقوف نہیں، بلکہ با اوقات نایبنا شخص کے سامنے کسی چیز کی تعریف و توصیف کی جائے تو وہ اسے دیکھے بغیر تاثیر کر دیتا ہے۔ اور بہت سے لوگ کسی چیز کا خاکہ سن کر ہی اثر انداز ہو جاتے ہیں۔ اس طرح ہر نظر لگانے والا حاسد ہوتا ہے، اور ہر حاسد نظر لگانے والا نہیں ہوتا، اور چونکہ حسد عام ہے اس لئے نظر کے مقابلہ میں اس سے پناہ مانگنے کا حکم زیادہ عام ہے۔ یہ تاثیر اصل میں تیر ہوتے ہیں جو حاسد اور نظر لگانے والے کے مزاج و طبیعت سے نکلتے اور خارج ہوتے ہیں اور محسود کی طرف جاتے ہیں۔ کبھی تو یہ تیر نشانے پر لگ جاتے ہیں اور کبھی خطا ہو جاتے ہیں۔ اگر انہیں کا جسم انہیں کسی بچاؤ کے بغیر کھلائی جاتا ہے تو یہ اس میں اثر انداز ہوتے ہیں۔ اگر حیاط و مسلم ہوتا ہے تو اثر نہیں کپاتے۔ یہ تیر کبھی کبھی خود اس شخص کی طرف واپس لوٹ آتے ہیں، جہاں سے چلے تھے، جیسا کہ ہم تیر اندازی میں محسوس و مشاہدہ کرتے ہیں۔

کبھی کبھی انسان کو خود اپنی نظر لگ جاتی ہے، اور کبھی وہ بغیر ارادہ بھی نظر لگا رہتا ہے، اس میں صرف

طبعت و مزاج کا دخل ہوتا ہے اور یہ سب سے بدتر صورت ہے۔  
نظریہ کاعلانج :

سنن ابو داود میں حضرت سل بن حنیف سے مروی ہے کہ ہم ایک سیالی علاقے سے گزرے، میں نے اس میں داخل ہو کر عسل کیا، لیکن باہر آتے آتے بخار آگیا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو اس کی خبر دی گئی۔ آپ نے فرمایا : ابو ٹابت سے کوکہ وہ اعوذ باللہ پڑھیں۔ راوی کہتے ہیں کہ میں نے عرض کیا، ابے میرے آقا! کیا دم کرنا تا اچھی بات ہے۔ آپ نے فرمایا کہ جھاڑ پھونک صرف نظر، بخار اور ڈنک لگنے میں ہوتا ہے۔

تعوذ اور دم کی صورت یہ ہے کہ آدمی معذتین اور سورہ فاتحہ، آیت الکرسی اور پناہ مانگنے والی دعائیں پڑھے جس میں سے بعض یہ ہیں :

«أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ التَّامَّاتِ مِنْ كُلِّ شَيْطَانٍ، وَهَامَةٍ، وَمِنْ كُلِّ عَيْنٍ لَامَّةٍ»  
میں اللہ تعالیٰ کے کلمات تامہ کے ساتھ پناہ مانگتا ہوں، ہر شیطان اور زہریلے ہلاک کرنے والے جانور سے اور ہر نظرگانے والی آنکھ سے۔

«أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ التَّامَّاتِ الَّتِي لَا يَجَاوِزُهُنَّ بَرٌّ وَلَا فَاجِرٌ مِنْ شَرٌّ مَا خَلَقَ»  
اللہ کے پورے کلموں کے ذریعہ جن کو کوئی نیک و بد تجاوز نہیں کر سکتا جہالت کے شر سے پناہ مانگتا ہوں۔

«أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ التَّامَّاتِ مِنْ شَرٌّ مَا خَلَقَ وَذَرَأَ وَمِنْ شَرٌّ مَا يَنْزِلُ مِنَ السَّمَاءِ، وَمِنْ شَرٌّ مَا يَعْرُجُ فِيهَا، وَمِنْ شَرٌّ مَا ذَرَأَ فِي الْأَرْضِ وَمِنْ شَرٌّ مَا يَخْرُجُ مِنْهَا، وَمِنْ شَرٌّ فِتْنَ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَمِنْ شَرٌّ طَوَارِيقِ اللَّيْلِ إِلَّا طَارِقًا يَطْرُقُ بِخَيْرٍ يَارَ حَمْنُ»

اللہ کے پورے کلموں کے ذریعہ پناہ مانگتا ہوں، اس چیز کے شر سے جسے اس نے پیدا کیا اور پھیلایا اور ان چیزوں کی برائی سے جو آسمان سے اترتی ہے اور چھٹتی ہے اور اس سے بھی جس کو زمین میں پھیلایا اور جو زمین سے نکلتی ہے، اور رات و دن کے فتوں سے اور رات کے ہر آنے والے کی برائی سے گروہ نہیں جو بھلائی کے ساتھ آئے، ابے بڑی مہربانی والے۔

«أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ التَّامَاتِ مِنْ غَضَبِهِ وَعِقَابِهِ وَشَرِّ عِبَادِهِ وَمِنْ هَمَزَاتِ  
الشَّيَاطِينِ وَأَنْ يَخْضُرُونِ»

میں اللہ کے کلمات تامہ کے ذریعہ پناہ مانگتا ہوں، اس کے غصب، اس کے عذاب سے اور اس کے بندوں کے شر سے اور شیطانوں کے دسوے سے اور ان کے میرے پاس حاضر ہونے سے۔  
«اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِوَجْهِكَ الْكَرِيمِ، وَكَلِمَاتِكَ التَّامَةِ مِنْ شَرِّ مَا أَنْتَ آخِذُ  
بِنَاصِيَّهِ، اللَّهُمَّ أَنْتَ تَكْشِفُ الْمَأْمَأَ وَالْمَغْرَمَ، اللَّهُمَّ لَا يُهْزِمُ جُنْدُكَ  
وَلَا يُخْلِفُ وَعْدُكَ سُبْحَانَكَ وَبِحَمْدِكَ»

اے اللہ میں تیرے باعزت چہرے اور تیرے پورے کلموں کے ذریعہ ان چیزوں کے شر سے پناہ مانگتا ہوں، جن کی پیشائی تو پکڑے ہوئے ہے، اے اللہ! تو ہی قرض اور خطاؤں کو دور کرتا ہے۔ تیرا لکھر نکلت نہیں کھا سکتا، تیرا وعدہ غلط نہیں ہو سکتا، تو پاک ہے، ہم تیری ہی حمد کرتے ہیں۔

«أَعُوذُ بِوَجْهِ اللَّهِ الْعَظِيمِ الَّذِي لَا شَيْءَ أَعْظَمُ مِنْهُ وَبِكَلِمَاتِهِ التَّامَاتِ الَّتِي  
لَا يَجَاوِزُهُنَّ بَرٌّ وَلَا فَاجِرٌ وَأَسْمَاءِ اللَّهِ الْحُسْنَى، مَا عَلِمْتُ مِنْهَا وَمَا لَمْ  
أَعْلَمْ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ وَدَرَأَ وَبَرَأَ، وَمِنْ شَرِّ كُلِّ ذِي شَرٍّ لَا أَطِيقُ شَرَّهُ، وَمِنْ  
شَرِّ كُلِّ ذِي شَرٍّ أَنْتَ آخِذُ بِنَاصِيَّهِ، إِنَّ رَبِّي عَلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ»

میں خدا نے برتر کی ذات پاک کے ذریعہ پناہ چاہتا ہوں، جس سے برا کوئی نہیں۔ اور ان پورے کلموں کے ذریعہ جن سے کوئی نیک و بد تجاوز نہیں کر سکتا، اور اللہ کے اسماء حسنی کے ذریعہ جن کو میں جاتا ہوں اور جنہیں نہیں جاتا، ان چیزوں کے شر سے جنہیں اس نے پیدا کیا اور پھیلایا اور ہر شر و الی چیز کے شر سے جس کی مجھے طاقت نہیں، اور جس کی پیشائی تیری گرفت میں ہے۔ پیک میرا رب سید می راہ پر ہے۔

«تَحَصَّنْتُ بِاللَّهِ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ إِلَهِي وَإِلَهُ كُلُّ شَيْءٍ، وَأَعْتَصَمْتُ بِرَبِّي  
وَرَبِّ كُلِّ شَيْءٍ وَتَوَكَّلْتُ عَلَى الْحَيِّ الَّذِي لَا يَمُوتُ، وَأَسْتَدْفَعُ الشَّرَّ  
بِلَا حَوْلٍ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ، حَسْبِيَ اللَّهُ، وَنِعْمَ الْوَكِيلُ، حَسْبِيَ الرَّبُّ مِنْ

الْعِبَادِ، حَسْبِيَ الْخَالقُ مِنَ الْمَخْلُوقِ، حَسْبِيَ الرَّازِقُ مِنَ الْمَرْزُوقِ،  
حَسْبِيَ الَّذِي هُوَ حَسْبِي، حَسْبِيَ الَّذِي بِيَدِهِ مَلْكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ يُعِزِّزُ  
وَلَا يُحَاجِرُ عَلَيْهِ، حَسْبِيَ اللَّهُ وَكَفَى، سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ دَعَاهُ، لَيْسَ وَرَاءَ اللَّهِ  
مَرْفَقِي، حَسْبِيَ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَهُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ»

میں اس اللہ کی حفاظت میں داخل ہوا جس کے سوا کوئی معبود نہیں۔ وہی میرا اور ہر چیز کا معبود  
ہے میں نے اپنے اور ہر چیز کے پروردگار کی حفاظت اختیار کی اور اس ذات پر بھروسہ کیا جو زندہ  
ہے، مر نہیں سکتا۔ اور لاحول کے ذریعے شر کو درفع کیا، مجھے اللہ کافی ہے اور اچھا کار ساز ہے،  
بندوں سے رب کافی ہے، مخلوق سے خالق کافی ہے، مرزوق سے رازق کافی ہے۔ مجھے وہی ذات  
کافی ہے جو کافی ہے، وہ اللہ کافی ہے جس کی قبضہ میں ہر چیز کی حکومت ہے، وہ پناہ دیتا ہے اور  
اس کے خلاف کوئی پناہ نہیں دے سکتا اور اللہ کافی ہے اور بس دعا کرنے والے کی دعا سنتا ہے۔  
اللہ کے سوا کوئی مقصد نہیں۔ مجھے اللہ کافی ہے، اس کے علاوہ کوئی معبود نہیں، اس پر میرا  
بھروسہ ہے اور وہی عرش عظیم کا مالک ہے۔

جس نے بھی ان دعاؤں اور توبیزات کا تجربہ کیا، وہ سمجھ لے گا کہ یہ کس قدر فوائد و نفع سے بھری  
ہیں، اور ان کی کس قدر اہمیت ہے۔ ان سے نظریہ سے بچاؤ ہو سکتا ہے، اور کہنے والی قوت ایمانی کے  
مطابق ان سے دفاع ہو سکتا ہے، اور اس کی قوت توکل و ثبات قلب کے مطابق تحفظ ہو سکتا ہے کیونکہ  
یہ ایک ہتھیار ہے اور ہتھیار چلانے والے کے فائدہ کے لئے ہی ہوتا ہے جو اس کی قوت و طاقت پر  
موقوف ہے۔

خود اپنی نظر لکنے کا علاج :

جب نظر لگانے والے کو خود اپنی نظر لگ جانے کا اندیشہ ہو تو اسے یہ دعا پڑھ کر اس سے حفظ ہونا  
چاہئے :

«اللَّهُمَّ بارِكْ عَلَيْهِ»

اے اللہ اس پر برکت فرم۔

جیسے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے عامر بن ربعہ سے فرمایا جب کہ سل بن حنیف نے انہیں نظر

لکلی : کیا تم نے دعائے برکت نہیں کی، یعنی اللہُمَّ بارِكْ عَلَيْهِ نہیں پڑھا۔ نیز مَا شَاءَ اللَّهُ لَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ پڑھنے سے نظر دور ہو جاتی ہے۔

ہشام بن عروہ اپنے والد بزرگوار سے روایت کرتے ہیں کہ جب وہ کوئی تجب خیز چیز دیکھتے یا کسی باغ میں داخل ہوتے تو «مَا شَاءَ اللَّهُ لَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ» پڑھا کرتے تھے۔ اسی قبیل سے حضرت جبریل علیہ السلام کا دم وہ دعاء ہے جو انہوں نے نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم پر کیا، جو صحیح مسلم میں اس طرح سے مروی ہے :

«بِسْمِ اللَّهِ أَرْقِينَكَ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ يُؤْذِنُكَ، مِنْ شَرٍّ كُلِّ نَفْسٍ أَوْ عَيْنِ حَاسِدٍ، اللَّهُ يَشْفِيْكَ، بِسْمِ اللَّهِ أَرْقِينَكَ»۔

اللہ کے نام سے آپ پر دم کرتا ہوں ہر مرض سے جو آپ کو تکلیف دے ہر نظر یا حاسد کی نظر شر سے اللہ آپ کو شفادے۔ اللہ کے نام سے آپ پر دم کرتا ہوں۔

پھر مصنف نے ہر تکلیف کے علاج کے لئے خدائی رقیہ اور معالجہ کا ذکر کیا ہے، جس کو ہم طب نبی یا دستور محمدی سے تعبیر کر سکتے ہیں۔ اس سلسلہ میں سنن ابو داود میں حضرت ابو درداء رضی اللہ عنہ سے مروی حدیث مرفع کو مصنف نے ہر مرض سے شفاء کے لئے ذکر کیا ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ تم میں سے جس کو کوئی تکلیف ہو، یا اس کا بھائی کسی تکلیف میں بیٹلا ہو جائے تو اسے چاہئے کہ یہ دعا پڑھنے:

«رَبَّنَا اللَّهُ الَّذِي فِي السَّمَاءِ، تَقَدَّسَ أَسْمُكَ أَمْرُكَ فِي السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ كَمَارَ حُمَّتَكَ فِي السَّمَاءِ فَاجْعَلْ رَحْمَتَكَ فِي الْأَرْضِ، أَغْفِرْ لَنَا حُبُّنَا وَخَطَايَانَا، أَنْتَ رَبُّ الطَّيِّبِينَ، أَنْزِلْ رَحْمَةً مِنْ رَحْمَتِكَ وَشِفَاءً مِنْ شِفَائِكَ عَلَى هَذَا الْوَجْعِ»

اے ہمارے پورو رگار (اللہ) جو آسمان میں ہے، تیرا نام مقدس ہے۔ تیرا حکم آسمان اور زمین میں ہے۔ جس طرح تیری رحمت آسمان میں ہے (اسی طرح) زمین میں اپنی رحمت نازل فرماء اور ہمارے گناہوں اور لغزشوں کو معاف فرمادے۔ تو ہی پاک لوگوں کا پورو رگار ہے۔ اپنے پاس سے رحمت نازل فرماء اور اپنی شفاء سے شفاء نازل فرماء، اس درود پر۔

چنانچہ یہ دعاء پڑھتے ہی وہ وہ مرض سے شفاء یا ب ہو جائے گا۔ پھر وہ، 'پھٹ اور زخم کے علاج کے متعلق سچین میں نہ کوہ ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : جب انسان کو تکلیف ہو، پھر ڈایا زخم وغیرہ ہو تو شادت کی انگلی زمین پر رکھے، پھر اٹھائے اور یہ دعا پڑھے :

«سَمِّ اللَّهُ، تُبَرَّ بِرِّيَّتَةَ بَعْضِنَا يُشْفَى سَقِيمُنَا بِرِّدْنِ رَبِّنَا»

اللہ کے نام سے یہ ہماری زمین کی مٹی ہے اور ہم میں سے ایک کا تحوک ہے، ہمارا بیمار ہمارے پروردگار کے حکم سے شفایا ب ہو جائے۔

اس دعائیں ہر زمین کی مٹی مراد ہے یا صرف سر زمین میں کی مٹی؟ اس سلسلہ میں دو قول ہیں۔

## فصل (٨٥)

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا شدتِ مصیبت کے وقت علاج کا طریقہ

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿ وَبَشَّرَ الصَّابِرِينَ ۝ الَّذِينَ إِذَا أَصَبَّتْهُمْ مُصِيبَةً قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَجِعُونَ ۝ أَوْلَئِكَ عَيَّنَهُمْ صَلَواتٌ مِّنْ رَبِّهِمْ وَرَحْمَةً وَأَوْلَئِكَ هُمُ الْمُهَتَّدُونَ ۝ ۚ ﴾ [البقرة: ۱۵۵-۱۵۷] اور خوشخبری دے دیجئے ان صبر کرنے والوں کو کہ جب پہنچے ان کو کچھ مصیبت تو کہیں ہم اللہ کے ہیں اور اسی کی طرف لوٹ کر جانے والے ہیں۔ ایسے ہی لوگوں پر عنایتیں ہیں اپنے رب کی اور میریانی اور وہی سیدھی راہ پر ہیں۔

سچ میں حضرت ام سلمہ سے مرفوع اردا بیت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کوئی شخص اگر جلالے مصیبیت ہو جائے تو یوں کہا کرے :

«إِنَّا لِهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ، اللَّهُمَّ أَجْرُنِي فِي مُصِيبَتِي وَأَخْلِفْ لِي خَيْرًا مِنْهَا»  
 ہم اللہ کے ہیں اور اسی کی طرف واپس جاتا ہے، اے اللہ میری مصیبت میں بھگے پناہ دے  
 اور مجھے اس سے بہتریل عطا فرم۔

چنانچہ اللہ تعالیٰ اسے اس مصیبت میں پناہ دے گا اور بہتر دل عطا فرمائے گا۔ یہ کلام مصیبت کا سب سے بہترین علاج اور دنیا و آخرت میں سب سے زیادہ فائدہ بخش ہے، کیونکہ یہ دو عظیم اصولوں پر مشتمل ہے کہ اگر ہندے کو ان کی معرفت حاصل ہو جائے تو مصیبت میں اسے اطمینان و سکون حاصل ہو گا۔ وہ دو اصول یہ ہیں :

**پلا اصول :** بندہ اور اس کے اہل و عیال اور مال و دولت یہ سب کی سب چیزیں دراصل اللہ تعالیٰ کی ملکیت ہیں اور بندے کے پاس بطور امامت اور عاریت ہیں۔

**دوسرے اصول :** بندے کا انجام کار اللہ تعالیٰ کی طرف لوٹنا اور دنیا کو چھوڑ کر تن تھا جیلے چاتا ہے۔

جب بندے کی یہ ابتداء اور انتفاء ہے تو اس میں غور و فکر مصیبت کا سب سے بڑا علاج ہے۔ پھر نعمت کے حصول پر فرحت کیوں؟ اور مصیبت کے نزول پر رنج و غم کیوں؟

نیز ایک علاج یہ بھی ہے کہ اسے اس بات کا یقینی علم ہو کہ جو تکلیف پہنچی ہے، وہ ملنے والی نہ تھی، اور جو مل گئی، وہ چونچنے والی نہ تھی۔ یہ بھی سوچنا چاہئے کہ مصیبت پر صبر کے صلے میں اللہ تعالیٰ کے یہاں جو اجر و ثواب ہے وہ یقیناً فوت شدہ چیز سے زیادہ ہے۔ نیز بندہ کو چاہئے کہ وہ دائیں بائیں کے دوسرے مصیبت زدگان کو بھی دیکھے۔ اسے ہر طرف آزمائش اور حضرت کا ایک سلسلہ نظر آئے گا۔ دنیا کی مسرتیں خواب کی حیثیت رکھتی ہیں۔ ان سے انسان تھوڑا اہنستا ہے تو بہت زیادہ روتا ہے۔ بندہ کو یہ بھی یقین رکھنا چاہئے کہ بے چینی اور گریہ وزاری سے مفتود چیزوں اپس نہیں لوٹ سکتی بلکہ پریشانی اور گھبراہست میں مزید اضافہ ہو جاتا ہے۔

بندہ یہ بھی سوچے کہ اللہ تعالیٰ نے صبر کرنے والوں اور ان اللہ پڑھنے والوں سے جن نعمتوں کا وعدہ کیا ہے وہ فوت شدہ چیز سے کمیں زیادہ اعلیٰ و اعظم ہے۔ بندہ اس کو بھی ملحوظ رکھے کہ ضرورت سے زائد گریہ وزاری اور اظہار پریشانی، دشمنوں کو خوش اور دوستوں کو رنجیدہ اور اللہ تعالیٰ کو ناراض کرے گی۔ بندے کو یہ بھی جاننا چاہئے کہ صبر و احتساب کے بعد جو لذت حاصل ہوگی وہ فوت ہونے والی چیز اگر باقی رہتی اس سے کئی گناہ زیادہ ہوگی۔ اور بندہ یہ بھی سوچ کر تسلی حاصل کرے کہ اللہ تعالیٰ اس کا ضرور نعم البدل عطا فرمائے گا کیونکہ اللہ تعالیٰ کی ذات کے علاوہ ہر چیز کا بدل موجود ہے۔ اور بندے کو یہ بھی سوچنا چاہئے کہ نعمت کا جتنا حصہ اس کے حق میں مقدر تھا اسے مل چکا ہے۔ اب اتنے پر راضی اور مطمئن ہے تو اسے اللہ تعالیٰ کی رضا و خوشنودی حاصل ہوگی، اور اگر اس سے ناراض ہے تو اللہ تعالیٰ اس سے ناراض ہو گا۔ اور یہ کہ بندہ کو ہر چند جزع و فرع سے تحکم ہار کر صبر و سکون کرنا ہی ہو گا اور ایسی صورت میں نہ تو ثواب ملے گا اور نہ وہ قابل تعریف ہو گا۔ نیز بندہ کو یہ بھی جاننا چاہئے کہ بیماریوں کا بہترین علاج رضائے الٰہی کے سامنے سر تسلیم خم ہو جانا ہے، اور محبت کا تقاضا یہ ہے کہ محبوب کی رضا و رغبت کا خیال رکھا جائے اور اس کی مخالفت نہ کی جائے۔

بندہ مومن کو چاہئے کہ دونوں نعمتوں اور لذتوں کے درمیان مقابلہ کرے کہ فوت شدہ چیز زیادہ فائدہ مند تھی یا اس کے فوت ہونے کے بعد صبر کرنے کے صلے میں حاصل شدہ اجر و ثواب کی نعمت زیادہ نفع بخش ہے۔ بندہ کو یہ بھی سوچنا چاہئے کہ مصیبت کے ذریعہ آزمائش میں ڈالنے والی ذات احکم الماکین اور

ارحم الراحمین ہے۔ اس ذات پاک نے اسے ہلاک کرنے کے لئے جلالے مصیبت نہیں کیا ہے، بلکہ اس کا مقصد اس کے ایمان و یقین و صبر و استقامت کا امتحان ہے، تاکہ اس کے خوف و خشیت الہی اور تضرع و زاری کو نہ اور اپنے دروازہ رحمت پر پڑا ہوا دیکھے۔

بندہ مومن کو یہ بھی جانتا چاہئے کہ یہ مصیبیں ملک اور خطرناک بیماریوں کو روکنے اور دور کرنے کا بہترین وسیلہ ہیں، جیسے تکبر، خود پسندی اور سُنگ دل۔ اور یہ بھی سوچے کہ دنیا کی تلخی ہی دراصل آخرت کی حلاوت اور شر شیرس ثابت ہو گا، اگر سمجھ میں نہ آئے تو نبی صادق و مصدق و صلی اللہ علیہ وسلم کے اس ارشاد گرائی پر خور و فکر کرے۔ ”جنت کو ناپسندیدہ چیزوں سے گھیر دیا گیا ہے اور دوزخ کو شوتوں اور مرغوبیات سے گھیر دیا گیا ہے۔“ اسی مقام پر مخلوقات کی عقل کا تقاؤت ظاہر ہوتا ہے اور لوگوں کی حقیقت ظاہر ہو جاتی ہے۔

## فصل (۸۶)

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا حزن و غم کے علاج کا طریقہ

حیجین میں حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بے چینی کے موقع پر یہ دعا پڑھا کرتے تھے :

«لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ الْعَظِيمُ الْحَلِيمُ، لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ، لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَرَبُّ الْأَرْضِ، رَبُّ الْعَرْشِ الْكَرِيمِ»

اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں جو بزرگ اور حلیم ہے، اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں جو عرش عظیم کا پروردگار ہے، اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں جو ساتوں آسمانوں کا رب اور زمین کا رب اور عرش کریم کا رب ہے۔

نیز جامع ترمذی میں حضرت انس سے مروی ہے کہ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو جب کوئی رنج و غم لاحق ہوتا تو یہ دعا فرماتے :

«يَا حَمِيْدُ يَا قَيْوُمُ، بِرَحْمَتِكَ أَسْتَغْفِيْثُ

اے زندہ اے ہر چیز کو قائم رکھنے والے تیری رحمت کے طفیل مدد مانگتا ہوں۔

نیز حضرت ابو ہریرہ سے مروی ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو کسی بات کا صدمہ ہوتا تو آپ آسمان کی جانب سر مبارک الھاتے اور «سُبْحَانَ اللَّهِ الْعَظِيمِ» پڑھتے اور دعا میں خوب سی فرماتے اور «يَا حَمِيْدُ يَا قَيْوُمُ» پڑھتے۔

سنن ابو داود میں حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ پریشان اور مصیبت زدہ آدمی کی دعائیں یہ ہیں :

«اللَّهُمَّ رَحْمَنَكَ أَرْجُوْ، فَلَا تَكِلْنِي إِلَى نَفْسِي طَرْفَةَ عَيْنِ، وَأَصْلَحْ لِي

شَائِنِي كُلَّهُ، لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ»

اے اللہ میں تیری رحمت کا امیدوار ہوں۔ اس لئے مجھے چشم زدن کے لئے بھی میرے پردنہ کر، اور میری حالت درست فرمًا، تیرے سوا کوئی معبود نہیں۔

نیز حضرت اسماء بنت عمیس رضی اللہ عنہا سے مروی ہے وہ فرماتی ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک مرتبہ مجھے فرمایا: کیا میں تمہیں ایسے کلمات نہ بتاؤں جنہیں تکلیف اور پریشانی کے وقت میں کہ لیا کرو وہ یہ ہیں :

«اللَّهُ رَبِّيْ لَا أَشْرِكُ بِهِ شَيْئًا»

اللہ میرا پروردگار ہے، میں اس کا کسی کو شریک نہیں بناتا۔

ایک روایت میں ہے کہ اسے سات بار کہا جائے۔

مسند امام احمد رحمۃ اللہ علیہ میں حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: جب بندے کو غم اور دکھ پہنچ تو وہ یہ دعا کرے :

«اللَّهُمَّ إِنِّي عَبْدُكَ، وَإِنِّي أَمْتَكَ نَاصِيَتِي بِيَدِكَ، مَا مَاضٍ فِيَ  
حُكْمُكَ، عَدْلٌ فِي قَضَاءِكَ، أَسْأَلُكَ بِكُلِّ أَسْمٍ هُوَ لَكَ سَمِّيَّتْ بِهِ نَفْسَكَ،  
أَوْ أَنْزَلْتَهُ فِي كِتَابِكَ، أَوْ عَلَمْتَهُ أَحَدًا مِنْ خَلْقِكَ، أَوْ اسْتَأْتَرْتَ بِهِ فِي عِلْمِ  
الْغَيْبِ عِنْدَكَ، أَنْ تَجْعَلَ الْقُرْآنَ الْعَظِيمَ، رَبِيعَ قَلْبِيِّ، وَنُورَ صَدْرِيِّ  
وَجَلَاءَ حُزْنِيِّ وَذَهَابَ هَمِّيِّ»

اے اللہ میں تیرا بندہ ہوں، تیرے بندے کا بیٹا ہوں، تیری بندی کا بیٹا ہوں، میری پیشانی تیرے بقضیہ میں ہے۔ مجھ پر تیرا حکم جاری ہے۔ مجھ پر تیرا فصلہ ہی کار فرمائے۔ میں تیرے اس نام کے طفیل سوال کرتا ہوں جسے تو نے اپنے لئے اختیار کیا ہے، یا تو نے اسے اپنی کتاب میں نازل فرمایا یا تو نے اپنی تخلق میں سے کسی کو سکھایا یا تو نے اسے اپنے پاس علم غیب (مخفی) میں رکھا کہ تو قرآن عظیم کو میرے دل کی بمار، میرے سینے کا نور، میرے غم کا مدد اور میرے غم کو دور کرنے کا ذریعہ بنادے۔

جو بھی اسے پڑھے گا، اللہ تعالیٰ اس کا رنج و غم دور کر دے گا اور اس کی جگہ فرحت عطا فرمائے گا۔

جامع تندی میں حضرت سعد بن ابی وقار سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : حضرت ذوالنون علیہ السلام کی دعا جو انہوں نے مچھلی کے پیٹ میں کی تھی یہ ہے :

﴿لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ سُبْحَنَكَ إِنِّي سَكَنْتُ مِنَ الظَّالِمِينَ﴾

تیرے سوا کوئی معبد نہیں، تو پاک ہے، بے شک میں ظالموں میں سے ہوں۔

کوئی مسلمان بھی ان الفاظ سے دعا کرے تو اس کی دعا (ضور) قبول کی جائے گی۔ ایک دوسری روایت میں مذکور ہے کہ ”میں ایک ایسا کلمہ جانتا ہوں کہ کوئی مصیبت زدہ ایسا نہیں ہو اسے کہے اور اس کی تکلیف دور نہ ہو جائے، وہ میرے بھائی یونس (علیہ السلام) کی دعا ہے۔“

سنن ابو داؤد میں حضرت ابو سعید خدري سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت ابو مامد سے فرمایا : میں تمہیں ایسا کلام نہ بتاؤں کہ جب تم اسے پڑھو تو اللہ عزوجل تمہارا غم دور کر دے اور تمہارا قرض ادا فرمادے۔ راوی کہتے ہیں، ”میں نے عرض کیا، ہاں ضرور اے اللہ کے رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) آپ نے فرمایا جب صح ہو اور جب شام ہو تو یہ دعا پڑھ لیا کرو :

«اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْهَمَّ وَالْحَرَزِ وَأَعُوذُ بِكَ مِنَ الْعَجْزِ وَالْكَسَلِ وَأَعُوذُ بِكَ مِنَ الْجُبْنِ وَالْبُخْلِ وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ غَلَبَةِ الدَّيْنِ وَقَهْرِ الرِّجَالِ»

اے اللہ میں غم و حزن سے تیری پناہ مانگتا ہوں، اور میں بجز اور سستی سے تیری پناہ مانگتا ہوں، اور میں بزدلی اور کنجوسی سے تیری پناہ مانگتا ہوں اور میں غلبہ قرض اور آدمیوں کے قدر سے تیری پناہ مانگتا ہوں۔

راوی کہتے ہیں کہ میں نے ایسا ہی کیا، چنانچہ اللہ عزوجل نے تمام رنج و غم دور فرمادیئے اور میرے سارے قرضے ادا کر دئے۔

سنن ابو داؤد میں حضرت ابن عباس سے مروی ہے کہ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا، جو استغفار لازم کر لے، اللہ تعالیٰ نے گویا اسے ہر غم سے نجات عطا کی، وہ اسے ہر شکل سے نکال دے گا، اور اسے ایسی جگہ سے رزق ملے گا جہاں کا اسے وہم و مگان کبھی نہ ہو گا۔ اور سنن میں ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : تم پر جماد واجب ہے، کیونکہ یہ جنت کے دروازوں میں سے ایک دروازہ ہے۔ جس کی وجہ سے اللہ تعالیٰ لوگوں کو رنج و غم سے نجات درتا ہے۔

مند میں مروی ہے کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو جب کوئی غم ہوتا تو آپ نماز کی طرف رجوع فرماتے اور کہتے، اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿وَأَسْتَعِنُوْا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَاةِ﴾ [البقرة: ٤٥]

صبر کر کے اور نماز پڑھ کر اللہ سے مدد مانگو۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مرفوعاً مروی ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : جس پر رنج و غم کی کثرت ہو، اسے کثرت سے «لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ» پڑھنا چاہئے۔ میمین سے ثابت ہے کہ یہ کلمات جنت کے خزانوں میں سے ایک خزانہ ہیں۔

اور یہ مذکورہ طریقہ علاج پندرہ قسموں پر مشتمل ہے۔ اگر ان سے رنج و غم زائل نہ ہو سکے تو مطلب یہ ہے کہ بیماریاں بڑی پکڑ پچکی ہیں اور اس کے اسباب مستحکم ہو گئے ہیں اور اب تک مکمل استقرار کی ضرورت ہے۔ وہ پندرہ قسمیں یہ ہیں :

۱۔ توحید روہیت پر ایمان کامل رکھنا۔

۲۔ توحید الوجهیت پر ایمان کامل رکھنا۔

۳۔ توحید علیٰ پر یقین کامل رکھنا۔

۴۔ اللہ تعالیٰ کو اس سے پاک جانتا کہ وہ کسی بندے پر ظلم کرتا اور بندے کا بغیر سبب کے مواخذه کرتا ہے۔

۵۔ بندہ کا اعتراف ظلم و خطا۔

۶۔ اللہ تعالیٰ کی محبوب ترین چیز کے ذریعہ اس تک پہنچنا اور یہ درجہ اس کے اسماء و صفات کو حاصل ہے اور ان اسماء و صفات کے معانی کے بہترین جامع یہ دونوں نام ہیں : «الْحَقِيقَةُ»۔

۷۔ صرف خداۓ واحد سے استغانت چاہنا۔

۸۔ ذات روہیت سے بندے کی آس اور امید کا اقرار۔

۹۔ اللہ تعالیٰ پر توکل کامل اور ہر کام اس کے سپرد کرنا اور اس کے لئے اعتراف کہ بندہ کی پیشانی اس کے ہاتھ میں ہے، جس طرح چاہتا ہے اسے پھیرتا ہے، اس کا حکم بندہ کے حق میں جاری ہے اور اس کا فیصلہ عادلانہ ہے۔

۱۰۔ باغ قرآن سے اس کا قلب عیم انگیزیاں حاصل کرے جو اس کے قلب کے لئے موسم بھاراں بن

جائے گا، جس کے باعث وہ شبہات و شہوات کے کلمات میں روشنی لے کر چل سکے، اور جس کی وجہ سے ہر فوت شدہ چیز پر صبر و سکون اور تسلی حاصل کرے۔ ہر مصیبت کو برداشت کر سکے اور دل کے روگ دور کر سکے جو اس کے حزن و ملال کو دور کر دے اور صدمہ و غم والم سے شفایا ب ہو سکے۔

۱۰۔ اللہ تعالیٰ کی جناب میں استغفار و ابابت اور رجوع کرے۔

۱۱۔ خدا نے بزرگ و برتر کی جناب میں توبہ کرے۔

۱۲۔ خدا کے راستے میں جماد کرے۔

۱۳۔ نماز کو بصد ذوق و شوق و اہتمام سے ادا کرے۔

۱۴۔ لا ہوں ولا قوہ کے سارے براءت اور تمام آلام و ہموم کے بارے میں اللہ تعالیٰ کی طرف معاملات کی پردوگی کر دے۔

## فصل (۸۷)

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا بے خوابی اور گھبراہٹ کے علاج کا طریقہ

جامع تندی میں حضرت بریہ سے مروی ہے کہ حضرت خالد رضی اللہ عنہ نے نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں یہ شکایت عرض کی کہ اے اللہ کے رسول! میں گھبراہٹ کے باعث رات کو سو نہیں پاتا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ جب بستر پر جاؤ تو یہ دعا پڑھ لیا کرو :

«اللَّهُمَّ رَبَّ السَّمَاوَاتِ السَّبْعِ وَمَا أَظَلَّتْ، وَرَبَّ الْأَرْضِينَ السَّبْعِ وَمَا أَقْلَّتْ  
وَرَبَّ الشَّيَاطِينِ وَمَا أَضَلَّتْ، كُنْ لِي جَارًا مِنْ شَرِّ خَلْقِكَ كُلُّهُمْ جَمِيعًا أَنْ  
يَقْرُطَ عَلَىٰ أَحَدٍ مِنْهُمْ، أَوْ يَبْغِي عَلَيَّ، عَزَّ جَارُكَ وَجَلَّ شَنَاؤكَ، وَلَا إِلَهَ غَيْرُكَ»

اسے ساتوں آسمانوں کے پروردگار اور ان چیزوں کے جن پر ان کا سایہ ہے، اور اے ساتوں زمینوں کے پروردگار اور ان چیزوں کے جن کو انہوں نے چھا رکھا ہے اور شیاطین کے پروردگار اور ان کے جن کو انہوں نے گمراہ کیا، اپنی ساری خلوق کے شر سے مجھے پناہ دینے والا بن جا۔ اس بات سے کہ ان میں سے کوئی مجھ پر افراط کرے یا مجھ پر زیادتی کرے، تیرا پڑوں غالب اور تیری شانے بڑی ہے اور تیرے سوا کوئی معبود نہیں۔

اسی کتاب میں حضرت عمرو بن شعیب سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم گھبراہٹ کے موقع پر یہ دعا سکھلایا کرتے تھے :

«أَعُوذُ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ التَّامَاتِ مِنْ غَضَبِهِ وَشَرِّ عِبَادِهِ، وَمِنْ هَمَزَاتِ  
الشَّيَاطِينِ، وَأَعُوذُ بِكَ رَبَّ أَنْ يَحْضُرُونِ»

اللہ کے پورے کلمات کے ذریعہ میں پناہ چاہتا ہوں، اس کے غضب سے، بندوں کے شر سے، شیطانوں کے وسو سے سے، اور اس بات سے کہ میرے پاس وہ آئیں۔

روایی کہتے ہیں کہ حضرت عبد اللہ بن عمرو اپنے باشمور بچوں کو یہ دعا سکھلایا کرتے تھے اور جو چھوٹے تھے، اسے لکھ کر ان کے گلے میں لٹکا دیا کرتے تھے۔

حضرت عمرو بن شعیب سے مرفوع امر و مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا : "جب تم آگ لگی ہوئی دیکھو تو تجیر کو کیونکہ تجیر (اللہ اکبر) آگ کو بجاوے گی" ۔

چونکہ آگ کا سبب شیطان ہوتا ہے اور وہ اس سے پیدا ہوا ہے اور اسی سے اس کا خمیر ہے، اس لئے آگ سے شیطان کو مدد ملتی ہے، اور آگ فطرت اپنی اور فساد پسندی پر ملتی ہے۔ یہ دونوں عادتیں شیطانی صفات میں سے ہیں۔ وہ انہی کی طرف دعوت دیتا ہے اور اس کے سبب انسان ہلاکت میں پڑتا ہے۔

آگ کے شعلے اور شیطان دونوں ہی دنیا میں فساد اور تعلیٰ کے طالب ہیں۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ کی کبریائی کے سامنے کوئی چیز نہیں ٹھہر سکتی لہذا جب مسلمان "اللہ اکبر" کرتا ہے تو تجیر کا اثر آگ کو بجا دیتا ہے، اور شیطان کو بھی بھگا دیتا ہے جو آگ کا اصل مادہ ہے۔ ہم نے اور ہمارے دوستوں نے بار بار اس کا تجربہ کیا اور ایسا ہی پایا۔

## فصل (۸۸)

### نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا حفظان صحت کے سلسلہ میں اسوہ حسنہ

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿وَسَكُلُوا وَأَشْرَبُوا وَلَا تُسْرِفُوا﴾ [الاعراف: ۳۱]

کھاؤ اور پیو اور اسراف نہ کرو۔

اس آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کی رہنمائی فرمائی کہ بدن میں تخلیل ہونے والے اجزاء کے مطابق کھانا اور پانی داخل کرنا چاہئے تاکہ اس سے بدن کی کیت اور کیفیت میں فائدہ مندرجہ تک استفادہ ہو، لیکن جب یہ مقدار بڑھ جائے گی تو یہ اسراف میں داخل ہو گی۔ اس لئے دنون باتیں صحت کے لئے مضر اور مرض کی ذمہ دار ہیں۔ یعنی خوردن و نوش بند کر دنایا اس میں اسراف سے کام لیتا۔ پس اللہ تعالیٰ کے ان دو کلمات طیبہ میں حفظان صحت کی تمام باتیں مکمل طور پر پائی جاتی ہیں اور چونکہ صحت و سلامتی بندہ پر اللہ تعالیٰ کی سب سے بڑی نعمتوں اور بے پایاں عطیات میں سے ہے بلکہ مطلق اس سے بڑی نعمت ہے اس لئے جسے توفیق ملے اس کی حفاظت و قدر کرنی چاہئے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ: ”دو نعمتیں ایسی ہیں جو بہت سارے لوگوں کے حق میں قائل رہنک ہیں۔ ایک صحت، دوسرے فارغ البالی“۔ امام ترمذی نے مرفوعاً روایت کیا ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ”جو صح اس حالت میں کرے کہ اس کا جسم بعافیت ہو اور گھر بحفاظت ہو، اور اس کے پاس اس دن کی روزی موجود ہو تو گویا اسے ساری دنیا دے دی گئی ہے۔“

اور ترمذی ہی میں مرفوعاً مذکور ہے کہ: ”قیامت کے دن انعامات میں سے اللہ تعالیٰ سب سے پہلے بندہ سے پوچھے گا کہ کیا ہم نے تجھے جسمانی صحت نہیں دی تھی اور تجھے شہنشہ پانی سے سیراب نہیں کیا تھا۔“

اسی وجہ سے اسلاف میں سے بعض نے آیت کریمہ ثُمَّ لَتَشَكَّلُنَّ يَوْمَيْذٍ عَنِ الْعَيْمِ پھر البتہ ضور

تم سے انعامات الہی کے متعلق پوچھا جائے گا۔ (الٹکاٹر : ۸) میں نعمت کی تفسیر صحت سے کی ہے۔  
امام احمد نے مرفوع عبیان کیا ہے کہ ”اللہ سے یقین اور عافیت طلب کرو، کیونکہ یقین کے بعد عافیت سے بہتر کوئی چیز نہیں۔“ اس میں آپ نے دنیا اور آخرت کی عافیت جمع فرمادی ہے اور امر و اقدہ بھی یہی ہے کہ دارین میں بندے کے حالات یقین اور عافیت کے بغیر اصلاح پذیر نہیں ہو سکتے، چنانچہ یقین سے آخرت کی سزا میں دور ہوتی ہیں اور عافیت سے قلب و جسم امراض دنیا سے نجات پاتے ہیں۔  
سنن نسائی میں مرفوع عاذ کوہ ہے کہ : ”اللہ تعالیٰ سے عافیت اور معافی طلب کرو کیونکہ کسی کو یقین کے بعد عافیت سے بہتر کوئی چیز نہیں دی گئی ہے۔“

دعا میں جو تین الفاظ مذکور ہیں، ان میں عنو کے ذریعہ گذری ہوئی برائیوں کا ازالہ ہو جائے گا اور عافیت کے ذریعہ موجودہ برائیوں کا اور معافات کے ذریعہ آئندہ برائیوں کا۔

## فصل (۸۹)

### نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا کھانے پینے میں اسوہ حسنة

خورد و نوش میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی عادت طیبہ یہ نہ تھی کہ ایک ہی قسم کی غذاوں پر قائم رہتے۔ ان کے علاوہ دوسری استعمال نہ فرماتے کیونکہ یہ طریقہ صحت کے لئے بہت نقصان دہ ہے خواہ دہ کتنی ہی اچھی کیوں نہ ہوں۔ بلکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم اہل وطن کی عادت و معمول کے مطابق تاول فرماتے تھے۔

حضرت انس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے کبھی بھی کھانے میں عیب نہیں نکلا، مگر چاہا تو تاول فرمایا ورنہ چھوڑ دیا۔ اور جب طبیعت راغب نہ ہو تو کھانا نہ کھایا جائے اور زبردستی پیٹ میں بھرنے کی کوشش نہ کی جائے۔ حفظان صحت کے معاملہ میں یہ ایک مرکزی اصول ہے۔ کیونکہ خواہش کے بر عکس کھانا کھانے سے نفع کم اور نقصان زیادہ ہو گا۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم گوشت پسند فرماتے تھے۔ دست کا حصہ اور اگلے حصے کا گوشت زیادہ مرغوب تھا، کیونکہ یہ ہلکا اور زود ہضم ہوتا ہے۔ نیز آپ میٹھی چیز اور شد پسند کرتے تھے۔ یہ تینوں چیزیں یعنی گوشت، حلوا اور شد بدن، جگر اور اعضاء ریسے کے لئے غیر معمولی مفید ہیں۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم علاقے کے تازہ پھل بھی استعمال فرماتے اور ان سے پرہیز نہ کرتے۔ یہ طریقہ بھی اصول غذائیت کے مطابق ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ نے ہر جگہ، ہر علاقے میں ایسے ایسے پھل پیدا فرمائے ہیں جو وہاں کے لوگوں کے لئے فائدہ مند ہوں اور ان کی صحت و عافیت میں اضافہ کا سبب بنیں۔ عام طور سے دیکھا جاتا ہے کہ جو شخص علاقائی پھلوں اور غذاوں سے پرہیز کرتا ہے وہ جسمانی طور پر بیمار اور کمزور رہتا ہے۔

کھانے پینے کے آداب :

صحیح روایت میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا: ”میں نیک لگا کر نہیں

کھاتا، بلکہ اس طرح بیٹھتا ہوں کہ جیسے بندہ بیٹھتا ہے اور اس طرح کھاتا ہوں جس طرح بندہ کھاتا ہے۔“ اس کی تشریع میں چار زانو بیٹھنا، نیک لگانا اور پلو کے مل بیٹھنا بھی شامل ہے، اور تینوں طرح کی نیک مضر صحت ہے۔ آپ تین الگیوں سے کھاتا تاول فرماتے تھے اور یہ صورت سب سے زیادہ فائدہ بخش ہے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم شد میں ٹھنڈا پانی ملا کر پیتے تھے، اور یہ بھی ثابت ہے کہ آپ نے کھڑے ہو کر پانی پینے سے منع فرمایا ہے۔ اور یہ بھی ثابت ہے کہ آپ نے کھڑے ہو کر پانی پینے والے کو تے کرنے کا حکم فرمایا، اور یہ بھی ثابت ہے کہ ضرورت کے وقت آپ نے کھڑے ہو کر پانی نوش فرمایا ہے۔ نیز آپ پانی پینے کے دوران تین مرتبہ سانس لیتے تھے، اور فرماتے تھے کہ اس سے سیرابی ہوتی ہے اور پانی خونگوار ہو جاتا ہے۔ اس سے شفایاں بھی حاصل ہوتی ہے۔

جامع تندی میں نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے مردی ہے کہ آپ نے فرمایا : ”اوٹ کی طرح ایک ہی سانس میں پانی مت پیو بلکہ دو یا تین دفعہ کر کے پیو اور جب پیو تو بسم اللہ کو اور جب پینے سے فارغ ہو جاؤ تو الحمد للہ کو۔“

### برتنوں کو ڈھانکنے کی بدایت :

صحیح مسلم میں مذکور ہے کہ آپ نے فرمایا ”برتنوں کو ڈھانک دو پینے کے برتنوں کا منہ بند کر دو“ کیوں کہ سال میں ایک ایسی بھی شب آتی ہے جب وباء نازل ہوتی ہے اور وہ کسی ایسے برتن کے پاس سے گزرتی ہے جس پر ڈھکنا نہ ہو یا پانی کے برتن کے پاس سے گزرتی ہے جو کھلا ہوا ہو تو یہ وباء اس میں گر پڑتی ہے۔“

اس حدیث کے ایک راوی یسیث بن سعد کا بیان ہے کہ عجمی لوگ ہمارے یہاں سال میں ایک بار کانون الاول (دسمبر) کے ماہ میں ایک شب کو احتیاط کرتے ہیں۔ برتن کو ڈھانکنے سے متعلق ایک روایت صحیح میں منقول ہے کہ آپ نے برتن ڈھانک دینے کا حکم دیا اگرچہ ایک لکڑی کا تختہ ہی رکھ دیا جائے۔ برتن کو ڈھانکنے یا منہ بند کرتے ہوئے اللہ کا ذکر کرنے کا بھی حکم ہے نیز آپ نے کھڑے ہو کر منہ لگا کر پینے، برتن میں سانس لینے اور اس میں پھونکنے سے منع فرمایا ہے، اور پیالہ کے سوراخ سے بھی پینے کی ممانعت ہے۔

## فصل (۹۰)

### نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا خوشبو کے استعمال میں اسوہ حسنہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم خوشبو پسند فرماتے تھے اور اسے ملنے پر واپس نہیں لوٹاتے تھے۔ آپ فرماتے تھے کہ ”جسے رمحان پیش کیا جائے وہ اسے واپس نہ کرے کیونکہ اس کی خوشبو اچھی اور امتحانے میں سبک ہے۔“ ابو ادود اور نسائی میں بھائے رمحان کے طیب ”خوشبو“ کے الفاظ مذکور ہیں۔

مند بزار میں آپ سے مروی ہے کہ : ”بے شک اللہ تعالیٰ پاکیزہ ہے اور پاکیزہ چیزوں کو پسند فرماتا ہے اور صاف تھرا ہے اور صاف تھرا چیزوں کو پسند فرماتا ہے۔ کریم ہے اور کرم کو پسند فرماتا ہے۔ بخی ہے اور جود و سخاوت کو پسند فرماتا ہے۔ لہذا اپنے مخنوں اور گھروں کو صاف تھرا رکھو یہود جیسے نہ بخو جو کوڑا کر کٹ گھروں میں جمع رکھتے ہیں۔“

خوشبو میں ایسی خاصیت ہے کہ اسے فرشتہ پسند کرتے ہیں اور شیاطین اس سے نفرت کرتے ہیں۔ اسی لئے پاکیزہ روحیں بھی خوشبو کو پسند کرتی ہیں اور خبیث روحیں بدبو کو پسند کرتی ہیں۔ ہر روح کو اپنی مناسب چیز کی طرف رغبت ہوتی ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿الْخَيْشَتُ لِلْحَيَّيْنَ وَالْحَيَّيْتُونَ لِلْخَيْشَتِ وَالظَّبَيْتُ لِلظَّيْتِيْنَ وَالظَّيْتِيْبُونَ لِلظَّبَيْتِ﴾

[النور : ۲۶]

پلید اور گندی عورتیں پلید اور گندے مردوں کے لئے ہیں۔ پلید مرد پلید عورتوں کے لئے ہیں۔ پاکیزہ عورتیں پاکیزہ مردوں کے لئے ہیں، اور پاکیزہ مرد پاکیزہ عورتوں کے لئے ہیں۔

اس آیت کریمہ میں اگرچہ تذکرہ مردوں اور عورتوں کا ہے لیکن یہ اصول تمام اعمال و اقوال، کھانے پینے، پہننے، اور سوگھننے کی چیزوں پر مشتمل ہے۔ خواہ لفظ کو عام مان لیا جائے یا معنی میں وسعت دے دی جائے۔

## فصل (۹۱)

### نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا فیصلوں اور احکام میں اسوہ حسنہ

اس باب میں ہم عام قوانین کا ذکر نہیں کریں گے اگرچہ آپ کے مخصوص فیصلے بھی عام قانون ہی کی حیثیت رکھتے ہیں تاہم یہاں صرف وہ جزوی احکام بیان کئے جائیں گے جن کے ذریعہ آپ نے لوگوں کے درمیان فیصلے فرمائے ہیں اور اسی کے ضمن میں کچھ اصولی احکام و قضاۓ کا بھی ذکر کریں گے۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے تہمت لگانے والے کو قید کی سزا دی ہے۔ حضرت عمرو بن شعیب نے اپنے والد اور دادا کے واسطے سے روایت کی ہے کہ ”ایک آدمی نے جان بوجہ کر اپنے غلام کو قتل کر دیا تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے سو کوڑے لگوائے، سال بھر کے لئے جلاوطن کر دیا، مزید حکم دیا کہ ایک غلام آزاد کرے لیکن قصاص نہیں لیا۔“

امام احمد نے حضرت سروہ سے مرفوع ا روایت کیا ہے کہ ”جو اپنے غلام کو قتل کرتا ہے ہم اسے قتل کی سزا دیتے ہیں۔“ اگر یہ حدیث حفظ مان لی جائے تو یہ کہا جائے گا کہ امام بطور تعمیر بوقت مصلحت ایسا کر سکتا ہے۔

ایک شخص کو آپ نے یہ حکم فرمایا کہ وہ اپنے قرضا دار کو کپڑے رہے جیسا کہ ابو داؤد نے ذکر کیا ہے۔

ابو عبید نے روایت کیا ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے قاتل کے قتل کا اور باندھنے والے کو باندھنے کا حکم فرمایا، یعنی اسے موت تک روکے رکھے۔

محمد عبد الرزاق نے مصنف میں حضرت علی رضی اللہ عنہ سے نقل کیا ہے کہ بخیل کو تاحیات قید رکھا جائے گا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے قبیلہ عربینہ والوں کو قصاص میں یہ سزا دی کہ ان کے ہاتھ پر کاٹ دیئے اور آنکھوں میں سلانی ڈالی، کیوں کہ انہوں نے چوہا ہے کے ساتھ ایسا ہی سلوک کیا تھا۔ پھر انہیں چھوڑ دیا گیا اور وہ بھوک پیاس سے مر گئے۔

محجہ مسلم میں مذکور ہے کہ ایک شخص نے دوسرے پر دعویٰ کیا کہ اس نے اس کے بھائی کو قتل کیا ہے، چنانچہ مدعا علیہ نے اقبال جرم کر لیا، تو آپ نے فرمایا کہ قاتل کو گرفتار کرو۔ جب لوگ اس کو پکڑ کر لے جانے لگے تو آپ نے فرمایا کہ اگر اس نے اس کو قتل کر دیا تو وہ بھی اسی کی طرح ہو جائے گا۔ چنانچہ اس شخص نے واپس آکر عرض کیا کہ میں نے آپ کے حکم ہی سے گرفتار کیا ہے، تو آپ نے فرمایا، کیا تم یہ نہیں چاہتے کہ وہ تمہارے اور تمہارے ساتھی کے گناہوں کا ذمہ دار ہو؟ اس نے کہا، کیوں نہیں؟ پھر اسے چھوڑ دیا۔

مذکورہ حدیث میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان ”وہ بھی اسی طرح ہو جائے گا“ اس کی تشرع دو طرح سے کی گئی ہے۔ ایک یہ کہ جب قاتل سے قصاص لے لیا جائے گا، تو اس کے سارے گناہ، معاف ہو جائیں گے اور اس طرح قاتل اور قصاص لینے والا ایک طرح کے ہو جائیں گے۔ اس کا مطلب یہ نہیں کہ قصاص لینے والا قتل ہونے سے قبل قاتل کی طرح گناہ گار ہو جائے گا۔ آپ کا ارشاد یوں تھا ”اگر قتل کرے تو اس جیسا ہو گا“ اس سے قتل ہو جانے کے بعد کی مماثلت لازم آتی ہے۔ اس طرح حدیث میں کوئی اشکال باقی نہیں رہتا۔ اس میں اس کی طرف اشارہ ہے کہ صاحب حق کو غنودر گذر سے کام لیتا چاہئے۔

ایک قول یہ ہے کہ اگر اس نے قتل کا ارادہ کئے بغیر قتل کر دیا تو ایسی صورت میں بھی زیادتی میں دونوں یکساں ہوں گے۔ قاتل تو اپنے جرم کے سبب زیادتی کا مرٹکب ہو گا اور انتقام لینے والا اس نے زیادتی کا مرٹکب ہو گا کہ اس نے جان بوجھ کر قتل نہ کرنے والے کو قتل کر دیا۔

اس تشرع پر امام احمد کی وہ حدیث دلالت کرتی ہے، جسے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے انہوں نے مرفوعاً روایت کیا ہے۔ اس میں وارد ہے کہ ”یا رسول اللہ! میں نے اس کو قتل کرنے کا ارادہ نہیں کیا تھا۔ اس پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ولی سے فرمایا کہ : اگر وہ سچا ہے اور پھر تم نے اسے قتل کر دیا تو تم جسم میں داخل ہو گے۔ یہ سن کر وہی نے قاتل کو چھوڑ دیا۔“

ایک یہودی نے ایک پرزوی عورت کا سر دپھروں کے درمیان رکھ کر قتل کر دالا تھا۔ تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے حکم دیا کہ اس کا سر بھی اسی طرح توڑا جائے۔

اس سے مندرجہ ذیل چیزیں ثابت ہوتی ہیں :

عورت کے بدلہ میں مرد کو قتل کیا جائے۔

مجرم کے ساتھ وہی سلوک کیا جائے جس میں وہ ماخوذ ہے۔

قتل کی سزا میں ولی کی اجازت کی ضرورت نہیں کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے مقتول کے اولیاء کے حوالے نہیں کیا نہ ان سے یہ فرمایا کہ اگر چاہو تو اسے قتل کر دو، چاہو تو معاف کر دو، بلکہ اسے قتل کروایا۔ امام مالک کا یہ مسلک ہے اور شیخ الاسلام ابن تیمیہ نے بھی اسی کو اختیار کیا ہے۔

اگر کوئی کہے کہ آپ نے اس طرح سے قصاص عمدہ ٹھکنی کی وجہ سے کیا تھا، تو یہ بات صحیح نہیں، کیوں کہ عمدہ ٹھکنی کرنے والے کا سرپرہر سے کچلا نہیں جاتا بلکہ اس کا سر تکوار سے قلم کیا جاتا ہے۔ ایک عورت نے دوسری عورت پر سُنگ باری کی تیجتا وہ ہلاک ہو گئی، اور اس کا پچھہ جو ابھی پیٹ میں تھا، وہ بھی مر گیا۔ اس مقدمہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے پچھے کے لئے تاداں کا حکم دیا، اور مقتولہ کی رہت قاتل کے عصبہ سے دلوائی۔

صحیح بخاری میں ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک عورت کے پیٹ میں پچھے کے قتل کے بدلہ میں ایک غلام یا ایک باندی کا فیصلہ فرمایا۔ پھر جس عورت کے خلاف آپ نے فیصلہ فرمایا تھا، وہ وفات پا گئی، تو آپ نے فرمایا کہ اس کی میراث اس کے لڑکوں اور شوہر کو ملے گی اور دیت کی ادائیگی عصبہ پر ہو گی۔

اس فیصلہ سے معلوم ہوتا ہے کہ قتل شبہ عمدہ میں قصاص نہیں ہے، اور عصبہ کے ذمہ دیت یا تاداں کی ادائیگی ہو گی، اور قاتل کے شوہر اور اولاد کے ذمہ دیت کی ادائیگی نہیں ہو گی۔

اسی طرح رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس شخص کے قتل کر دینے کا فیصلہ فرمایا جس نے اپنی سوتیلی ماں سے نکاح کیا تھا، اور اس کے مال و مтайع کو چھین لینے کا حکم دیا۔ امام احمد کا یہ مذہب ہے اور یہی صحیح ہے، لیکن انکہ مثلاً کاندھ بھبھی ہے کہ ایسے شخص پر زانی کی حد جاری کی جائے گی، لیکن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا فیصلہ زیادہ برحق اور لائق اتباع ہے۔

صحیحین میں حضرت ابو ہریرہ سے روایت ہے کہ ”اگر بغیر اجازت کوئی تمہیں جھانکے اور تم اس کی آنکھ پھوڑ ڈالو تو تم پر کوئی الزام نہیں“ دوسری روایت میں ہے کہ ”کوئی کسی کے گھر میں جھانکے اور وہ اس کی آنکھ پھوڑ ڈالے تو اس پر نہ دیت ہے نہ قصاص“ یہ بغیر اجازت گھر میں جھانکنے والے کے سلسلہ میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا فیصلہ ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ ایک ایسی لوٹی کے قتل کر دیئے جانے پر جو آپ کو

گالیاں دیتی تھی، اس کا خون رائیگاں فرمایا۔ اسی طرح یہودیوں کی جماعت کو ان کے گالیاں دینے اور ایذا رسائی کی وجہ سے آپ نے قتل کر دینے کا حکم صادر فرمایا۔

حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے ابو بزہ سے سب و شتم کرنے والے کو قتل کرنے کا ارادہ کرنے پر فرمایا ”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد کسی کو اس کا حق حاصل نہیں۔“ اس موضوع سے متعلق دس سے زیادہ صحیح اور حسن اور مشہور حدیثیں مروی ہیں۔

حضرت مجید نے حضرت ابن عباس سے نقل کیا ہے کہ : جو مسلمان اللہ کو یا انبیاء میں سے کسی ایک کو سب و شتم کرتا ہے تو وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی مکننیب کر رہا ہے، یہ ارتداد ہے۔ اس سے توبہ کرائی جائے، اگر وہ رجوع کرے تو خیر ورنہ اسے قتل کر دیا جائے۔ یہیں میں مذکور ہے کہ آپ نے زہر دینے والے کو معاف کر دیا تھا۔ یہ بھی ثابت ہے کہ یہودیوں میں سے جس نے آپ پر سحر کیا، اسے آپ نے قتل نہیں کیا۔ اور حضرت عمر، حضرت خصہ اور حضرت جذب رضی اللہ عنہم سے جادوگر کا قتل ثابت ہے۔

اسیран جنگ کے بارے میں آپ نے بعض لوگوں کے قتل کا حکم صادر فرمایا، اور بعض کو فدیہ لے کر چھوڑ دیا، اور بعض کو احسان کرتے ہوئے دیے ہی رہا کر دیا۔ اور بعض کو غلام بنالیا، لیکن یہ بھی ثابت ہے کہ آپ نے کبھی کسی بالغ شخص کو غلام نہیں بنالیا اور یہ احکام منسوخ نہیں ہوئے ہیں، حسب مصلحت امام المسلمين کو اس میں اختیار ہے۔

یہود کے ساتھ آپ کے متعدد قضايا اور فیصلے وابستہ ہیں۔ پہلے پہل آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہود مدینہ سے معابدہ صلح و امن فرمایا، بعد میں نبی یعنی تعالیٰ سے جنگ فرمائی۔ آپ کامیاب ہوئے اور از راہ احسان چھوڑ دیا۔ پھر بنو نصیر نے آپ سے (خلاف عمد) جنگ کی۔ آپ فتح یا ب ہوئے اور انہیں جلاوطن فرمادیا۔ کچھ عرصہ بعد بنو قریظہ نے آپ سے جنگ کی، آپ کو فتح نصیب ہوئی، آپ نے ان کے قتل کا حکم صادر فرمایا۔ پھر خیر کے یہود نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے جنگ کی، آپ ان پر غالب ہوئے۔ آپ نے انہیں ارض خیر میں بودو باش کی اجازت دے دی اور بعض کو قتل کی سزا دی۔

## فصل (۹۲)

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا تقسیم غنائم سے متعلق فیصلہ اور طریقہ  
نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے شہسوار کو تین حصے اور پیاریں کو ایک حصہ دینے کا فیصلہ فرمایا، اور  
مقتول کا سارا ساز و سامان قاتل کو دینے کا حکم دیا۔

حضرت علیہ اور حضرت سعید بن زید غزوہ بدر میں شریک نہیں ہو سکے تھے، لیکن آپ نے ان دونوں  
کا بھی حصہ لگایا۔ انہوں نے عرض کیا، ہمیں اجر و ثواب بھی ملے گا؟ تو آپ نے فرمایا ہاں تمہیں اجر و  
ثواب بھی ملے گا۔

حضرت علیان رضی اللہ عنہ اپنی الیہ حضرت ریتہ رضی اللہ عنہا جو کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
کی صاحبزادی تھیں، ان کی تیارداری کی وجہ سے غزوہ بدر میں شریک نہ ہو سکے تھے، لیکن باہم ہم رسول  
اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کا بھی حصہ لگایا۔ انہوں نے عرض کیا، یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم میرا  
اجر؟ تو آپ نے فرمایا کہ تمہیں اجر و ثواب بھی ملے گا، اور آپ کے اس طرح کے عمل پر سارے علماء کا  
اتفاق ہے۔

ابن حبیب فرماتے ہیں کہ: اس طرح کی تقسیم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ مخصوص  
تھی۔ علماء کرام کا اس بات پر اتفاق ہے کہ جنگ میں غیر حاضر رہنے والے کا حصہ نہیں لگایا جائے گا۔ میں  
کہتا ہوں کہ: امام احمد اور امام مالک اور حنفیین اور متأخرین کی ایک جماعت کا قول ہے کہ جب امام  
الملین فوجی مصلحت کی خاطر کسی شخص کو میدان جنگ کے علاوہ کسی دوسری جگہ بھیج دے، تو اس کا  
بھی حصہ لگایا جائے گا۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے مقتول سے حاصل شدہ ساز و سامان پر خمس نہیں لگایا، بلکہ اسے  
اصل مال غیرمت قرار دیا ہے اور ایک شخص کی شہادت کی بنیاد پر اس کا فیصلہ فرمادیا ہے۔

## فصل (۹۳)

### نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ہدایا و تھائف قبول کرنے کا طریقہ

صحابہ کرام رضی اللہ عنہم آپ کی خدمت میں ہدایا و تھائف پیش کیا کرتے تھے اور آپ قبول فرمائتے تھے۔ بادشاہوں کی طرف سے آپ کی خدمت میں ہدایا اور تھائف آتے تھے۔ آپ ان کے ہدایا قبول فرمایا کرتے تھے اور اس کو اپنے اصحاب کے مابین تقسیم کر دیتے تھے۔ ایک دفعہ ابوسفیان نے بھی آپ کی خدمت میں ہدایہ پیش کیا اور آپ نے اسے قبول فرمایا۔

ابو عبید نے ذکر کیا ہے کہ عامر بن مالک نے آپ کی خدمت میں ہدایہ بھیجا لیکن آپ نے اسے واپس کر دیا اور فرمایا : ہم کسی شرک کا ہدایہ قبول نہیں کرتے۔ ابو عبید کہتے ہیں کہ حالت شرک میں ابو سفیان کا ہدایہ آپ نے اس نے قبول فرمایا تھا کہ اس زمانہ میں آپ کے اور اہل مکہ کے مابین معاهدہ و مصالحت تھی۔

اسی طرح موقوس (حاکم مصر) کا ہدایہ بھی قبول فرمایا تھا کیونکہ اس نے آپ کے قاصد حضرت حاطب کا بڑا اکرام کیا تھا اور آپ کی نبوت کا اقرار کیا تھا اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو اپنے قبول اسلام سے مایوس نہیں کیا تھا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے کسی برس پیکار مشرک کا ہدایہ بھی اور کسی زمانہ میں قبول نہیں فرمایا۔

امام حنون کا قول ہے کہ : اگر روی حاکم امام المسلمين کو ہدایہ و تھائف پیش کرے تو اسے قبول کر لینے میں کوئی حرج نہیں ہے۔ یہ ذاتی ہدایہ تصور کیا جائے گا۔ امام اوزاعی فرماتے ہیں کہ اس ہدایہ میں سارے مسلمانوں کا حق ہو گا اور بیت المال سے اس کے عوض میں ہدایہ دیا جائے گا۔ امام احمد کا قول ہے کہ اس کا حکم مال غنیمت کا ہے۔

## فصل (۹۲)

### نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا اموال و املاک کے تقسیم کا طریقہ

اموال کی تین قسمیں ہیں :

مال زکاۃ و صدقات۔

مال غیرت۔

مال فتحی (بغير رازی کے وثائقوں سے حاصل کردہ مال)۔

اموال زکاۃ اور غیرت اور ان کے تقسیم کے طریقہ کارکاذکر پہلے ہو چکا ہے، اور جیسا کہ پہلے واضح کرچکے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے زکاۃ کے آٹھوں صنفوں کو دینے کا اذراام نہیں فرمایا ہے بلکہ بسا اوقات ایسا بھی ہوا ہے کہ ایک ہی صنف کو آپ نے دے دیا ہے۔

جمان تک مال فتحی کا تعلق ہے تو آپ نے غزوہ حنین کے دن اس میں سے مولفۃ القلوب کو دیا اور انصار کو کچھ نہیں دیا جس پر وہ لوگ قدرے ناراض ہوئے تو آپ نے ارشاد فرمایا : «کیا تمیں یہ پسند نہیں کہ لوگ بکریاں اور اونٹ لے کر واپس جائیں اور تم لوگ اپنے خیموں میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو لے کر جاؤ۔ بخدا تم جس چیز کو لے کر لوٹو گے وہ ان کی چیزوں سے کہیں بہتر ہے۔»۔ حضرت علی رضی اللہ عنہ نے یمن سے آپ کی خدمت میں کچھ سوتا بھیجا تو اسے آپ نے چار افراد کے درمیان تقسیم فرمایا۔

سنن میں مذکور ہے کہ رشتہ داروں کا حصہ نبی مطلب اور نبی ہاشم کو دیا۔ نبی نو فل اور نبی عبد علیس کو چھوڑ دیا اور فرمایا کہ ہم اور نبی مطلب دور جاہلیت یا عمد اسلام میں کبھی الگ نہیں ہوئے ہم دونوں ایک ہیں اور اپنے دست مبارک کی الگلیوں کو ایک ساتھ ملا لیا۔ اور آپ نے ان کے اغنیاء و فقراء کے مابین برابر تقسیم نہیں کیا، اور نہ ہی تقسیم میراث کی طرح مرد کو عورت کا دو گناہ دیا، بلکہ آپ نے حسب مصلحت اور لوگوں کی ضروریات کو مد نظر رکھ کر عطا فرمایا۔ چنانچہ آپ نے اس مال سے غیر شادی شدہ کو دیا تاکہ وہ

شادی کر لے اور قرضدار کو دیا تاکہ اپنا قرض ادا کر لے، اور فقیر کو دیا تاکہ وہ اپنی ضروریات پوری کر لیں۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت اور اسوہ حسنے کے مطابع سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ نے خمس کے مصارف وہی رکھے جو کہ زکاۃ کے مصارف ہیں، اور ان مذکورہ مصارف اور اصناف کے علاوہ کہیں اور نہیں تقسیم فرماتے تھے اور نہ اسے میراث کی طرح تقسیم فرماتے تھے، آپ کے اسوہ حسنے اور سیرت طیبہ کے مطابع کرنے والے اس سلسلہ میں ذرا بھی شک و شبه نہیں رکھتے۔

علماء کرام کا اس بات میں اختلاف ہے کہ آیا مال فی ر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ملکیت ہوتا تھا، جس میں آپ آزادی سے جیسے چاہئے تصرف فرماتے تھے، یا آپ کی ملکیت نہیں ہوتا تھا۔

اس سلسلہ میں دو قول ہیں جو کہ امام احمد وغیرہ کے مذہب میں مذکور ہیں۔ آپ کے اسوہ و سنت سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ اس طرح تصرف فرماتے تھے جس طرح اللہ تعالیٰ آپ کو حکم فرماتا تھا، اور اس کی ہدایات کے مطابق تقسیم فرماتے تھے، اور اس میں اپنی مشیت اور ارادے کو دخل نہیں دیتے تھے، اس لئے کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو اس کا اختیار دیا تھا کہ رسالت کے ساتھ عبیدت کو پسند کرتے ہیں یا بادشاہیت کو چنانچہ آپ نے مقام عبیدت کو اختیار فرمایا تھا۔

ان دونوں میں فرق اس طرح ہے کہ بندگی والا رسول اپنے مالک اور مرسل کے حکم و اجازت سے تصرف کرتا ہے اور بادشاہی والا رسول کو اختیار ہوتا ہے جس کو چاہئے عطا کرے جس کو چاہئے محروم کر دیجئے، ہم حساب نہ لیں کرو۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت سلیمان علیہ السلام کے متعلق جو کہ بادشاہ اور رسول دونوں تھے۔

اللہ تعالیٰ فرماتا ہے :

﴿هَذَا عَطَاؤُنَا فَأَنْتُمْ أَوْ أَمْسِكُ بِعِنْدِ حِسَابٍ﴾ [ص: ۳۹]

یہ ہمارا عطیہ ہے، آپ ہے چاہئے عطا کیجئے اور جسے چاہئے محروم کر دیجئے، ہم حساب نہ لیں گے۔

یعنی جس کو چاہئے دیجئے اور جس کو چاہئے نہ دیجئے ہم آپ سے حساب و کتاب نہ لیں گے۔ یہ مرتبہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو بھی پیش کیا گیا تھا۔ آپ نے اسے چھوڑ کر اس سے اعلیٰ اور بلند مرتبہ اختیار فرمایا جس کو ہم مقام عبودیت خالصہ جانتے ہیں اور یہ فرمایا کہ : ”خدا کی قسم میں کسی کو نہ تو دیتا ہوں اور نہ کسی سے روکتا ہوں۔ صرف اسی کو دیتا ہوں، جس کو دینے کا حکم ملتا ہے۔“

اسی وجہ سے آپ اس مال سے اپنا اور اپنے اہل و عیال کا ایک سال کا خرچ لیتے تھے، اور باقی ماندہ سے جہادی سیل اللہ کے لئے فوجی ساز و سامان اور ہتھیاروں کا انتظام فرماتے تھے۔ اسی قسم کے اموال کے سلسلہ میں اختلافات پیدا ہوئے جو آج تک چل رہے ہیں۔

جمال تک اموال زکاۃ، غیمت، اور میراث کی تقسیم کا مسئلہ ہے تو ان کے مصارف متعین ہیں، جس میں کسی اور کی شرکت نہیں ہوتی۔ اس وجہ سے حکام کو آپ کے بعد اس کی تقسیم میں وہ دشواری اور پریشانی نہیں پیش آئی جو مال فتحی کی تقسیم میں پیدا ہوئی، اور مال فتحی میں اختلاف ہی کی وجہ سے حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا نے اپنا حصہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ترکہ سے طلب کیا تھا۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ :

﴿مَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ، مِنْ أَهْلِ الْقَرْيَةِ فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَةِ وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَابْنَ السَّبِيلِ كَمَا لَا يَكُونُ دُولَةً بَيْنَ الْأَغْنِيَاءِ مِنْكُمْ وَمَا أَنْتُمْ كُمُ الرَّسُولُ فَحَذِّرُهُ وَمَا هَنَّكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا وَأَنْقُوا اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ﴾ [الحشر : 7]

جو کچھ اللہ اپنے رسول کو (دوسری) بستیوں والوں سے بطور فتحی دلوادے سو وہ اللہ ہی کا حق ہے اور رسول کا اور رسول کے عزیزوں کا، قیمتوں کا اور مسکینوں کا اور مسافروں کا تاکہ وہ تمہارے ہالداروں ہی کے قبضہ میں نہ آجائے تو رسول جو کچھ تمیں دے دیا کریں، وہ لے لیا کرو اور جس سے روک دیں رک جایا کرو۔ اللہ سے ڈرو، بے شک اللہ سخت سزا دینے والا ہے۔

اس آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ نے یہ بتایا ہے کہ جو مال بطور فتحی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو عطا فرمایا ہے اس کے وہ سارے لوگ مستحق ہیں جن کا ذکر ان آیات میں ہوا اور اس کا خس نہ کورہ لوگوں کے ساتھ مخصوص نہیں بلکہ اس کو عام اور مطلق بیان کیا ہے تاکہ سب کو شامل ہو جائے چنانچہ یہ مصارف خاصہ یعنی خس والوں پر اور مصارف عامہ یعنی مهاجرین و انصار اور قیامت تک آنے والے مسلمانوں پر صرف کیا جائے گا۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے بعد خلفاء راشدین کا عمل نہ کورہ آیات کی تغیر و تشرع بھی جائے گی۔ اسی بنا پر امام احمد کی روایت کے مطابق حضرت عمر بن خطاب نے فرمایا تھا : اس مال کا کوئی بھی زیادہ مستحق نہیں ہے اور خود میں بھی کسی سے زیادہ اس کا حقدار نہیں ہوں اور مسلمانوں کے ہر

فرد کا اس میں حق ہے۔ سوائے غلام کے لیکن ہمارے حسے اللہ تعالیٰ کی کتاب کی طرف سے متعین ہوئے ہیں، جس کی تقسیم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے عمل سے فرمائی ہے۔ چنانچہ اسلام میں آدمی کی قربانی اور بہادری کا اعتبار ہو گا اور اس کی قدامت کا اعتبار ہو گا اس کی مالداری کا اعتبار ہو گا اور اس کی ضرورت کا اعتبار ہو گا بخدا اگر میں زندہ رہا تو صنعت کی پہاڑی میں رہنے والے چروں ہے کو بھی اس میں سے اس کا حصہ ملے گا۔

جن مسلمانوں کو فنی کی آیت کے ذیل میں ذکر کیا گیا ہے ان ہی مسلمانوں کا خس کی آیت کے ذیل میں ذکر ہوا ہے لیکن مهاجرین اور انصار اور ان کے اتباع کو خس کی آیت میں دخل نہیں کیونکہ وہ فنی کے مستحق بنائے گئے ہیں اور خس پانے والوں کے دو حصے ہوتے ہیں، ایک خس کا خاص حصہ دوسرا فنی کا عام حصہ۔ اس طرح یہ دونوں حصوں میں دخل رکھتے ہیں۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فنی کو جن لوگوں میں تقسیم فرمایا، اس میں ان کی ضرورت منفعت قدامت اور قربانی وغیرہ کو مد نظر رکھا، اور اس کی تقسیم میں میراث، وصیت اور دوسرا الملک کی تقسیم کا انداز و طریقہ کار نہیں اختیار فرمایا۔ اسی طرح مال خس کو ان کے مستحقین میں تقسیم کیا جائے گا کیونکہ کتاب اللہ میں دونوں کا مصرف ایک ہی ہے چنانچہ خس کو ان کے مستحقین کو دیا جائے گا اور فنی کو بھی صرف اسی کے حق داروں کو دیا جائے گا جس کا سورہ حشر کی آیت میں تذکرہ ہو چکا ہے۔

چنانچہ اللہ تعالیٰ نے خس اور فنی کے مستحقین کو ایک ہی بتایا ہے، اور ان کو خاص اہمیت اور فویت دی ہے اور چونکہ مال غنیمت ان کے مستحقین کے ساتھ خاص ہے، اور دوسرے اس میں شریک نہیں ہو سکتے اس لئے خس کو خس کے مستحقین کے ساتھ مخصوص فرمادیا، اور مال فنی چونکہ خاص نہیں ہے اس کے مستحقین کے ساتھ ساتھ مهاجرین اور انصار اور انکے اتباع کو بھی اس میں حقدار قرار دے دیا ہے۔ اس طرح سے فنی اور خس کے مصرف میں برابری ہو گئی۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اپنا ذاتی حصہ اسلام کی مصالح میں خرچ کرتے تھے اور خس کے پانچ حصوں میں سے چار حصے اس کے مستحقین میں حسب ضرورت و اہمیت تقسیم فرماتے تھے۔

## فصل (۹۵)

نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم کا ایفائے عہد اور قاصدوں کے ساتھ معاملہ کا طریقہ

جب سیلہ کذاب کے قاصد آئے اور کہنے لگے ہم سیلہ کو اللہ کا رسول مانتے ہیں تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا "اگر قاصد قتل کے جاتے ہوتے تو میں تمہیں قتل کر دیتا۔"

یہ بھی ثابت ہے کہ جب قریش نے ابو رافع کو اپنا قاصد بنا کر آپ کے پاس بھیجا اور ابو رافع نے آپ ہی کے پاس رہ جانا چاہا اور قریش کے پاس واپس جانے سے انکار کر دیا تو آپ نے ان سے فرمایا : "میں عہد میکنی کرنا نہیں چاہتا اور نہ قاصدوں کو روک سکتا ہوں۔ (اب) تم اپنی قوم کے پاس واپس جاؤ اور اگر وہ بات (اسلام) جواب تمہارے دل میں ہے قائم رہے تو واپس آجائو۔"

احادیث صحیحہ سے ثابت ہے کہ معالہہ حدیبیہ کی پابندی کرتے ہوئے آپ نے ابو جندل کو قریش کے حوالہ کر دیا تھا۔ لیکن جب عورتیں آئیں تو ان کے دینے سے آپ نے انکار کر دیا۔ چنانچہ جب ایک عورت سیسے اسلامی مسلمان ہو کر آئیں تو ان کا شوہر واپس لینے آیا اس پر قرآن کی یہ آیت نازل ہوئی :

﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا جَاءَهُمُ الْمُؤْمِنَاتُ مُهَاجِرَاتٍ فَامْتَحِنُوهُنَّ اللَّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَانِهِنَّ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتٍ فَلَا تُرْجِعُوهُنَّ إِلَى الْكُفَّارِ لَا هُنَّ جِلَّ لَهُمْ وَلَا هُنَّ يَجِلُونَ لَهُنَّ وَإِنَّهُمْ مَا أَنْفَقُوا﴾

[المتحنۃ : ۱۰]

مسلمانو! جب تمہارے پاس مومن عورتیں بھرت کر کے آجائیں تو تم ان کے ایمان کی بجائی کرلو (یوں تو) اللہ ان کے ایمان کو بستر جاتا ہے، پس اگر تم ان کو مومن سمجھو تو انہیں کفار کی طرف واپس نہ کرو کیونکہ یہ عورتیں نہ ان کے لئے حلال ہیں اور نہ وہ ان کے لئے حلال ہیں اور جو کچھ کافروں نے ان پر خرچ کیا ہے وہ ان کو ادا کرو۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے قسم لی کہ صرف اسلام کی وجہ سے انہوں نے گھر چھوڑا ہے اور خاندان میں کسی جرم اور شوہر سے عداوت وغیرہ کی وجہ سے انہوں نے بھرت نہیں کی ہے۔ ان باقتوں پر انہوں نے قسم کھالی۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے شوہر کو ان کا مامرو اپس کر دیا اور اس

خاتون کو والہیں نہیں کیا۔

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :

﴿ وَإِمَّا تَخَافَّتْ مِنْ قَوْمٍ خِيَانَةً فَأَبْلِدْ إِلَيْهِمْ عَلَى سَوَاءٍ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُخَابِيْنَ ﴾

[الأنفال : ٥٨]

اور اگر آپ کو کسی قوم سے خیانت کا انویشہ ہو تو آپ (وہ عمد) ان کی طرف اسی طرح واپس کر دیں، بے شک اللہ خیانت کرنے والوں کو دوست نہیں رکھتا۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ ”جس شخص کا کسی قوم کے ساتھ کوئی معابدہ ہو تو اس کی کوئی گردہ کھولے اور نہ بند کرے یہاں تک کہ اس کی مدت پوری کر لے یا بر ابری میں اس معابدہ کو ختم کر دے۔“ امام تفتی نے اسے صحیح کہا ہے۔ نیز آپ نے ارشاد فرمایا، ”مسلمانوں کی جان بر ابر ہے، ان کے معابدہوں کی طرفداری ان کے ہر فرد پر ہے۔“

## فصل (۹۶)

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا غیر مسلموں کو امان اور پناہ دینے میں اسوہ حسنہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے ان دو آدمیوں کو امان عطا فرمائی جنہیں آپ کی بیچازاد بسن ام ہانی نے پناہ دی تھی۔

نیز آپ سے ثابت ہے کہ : ”آپ نے ابوالعاش بن ربیع کو امان عطا فرمائی جب آپ کی صاجزادی حضرت زینب نے انہیں پناہ دی تھی، اور فرمایا کہ مسلمانوں کا اہلی آدمی پناہ دے سکتا ہے۔“ دوسری حدیث میں یہ اضافہ ہے ”اور دور والا بھی ان کا شریک ہو گا۔“

یہ کل چار مسئلے ہیں : ان میں ایک یہ ہے کہ :

”مسلمان بھیشت مجموعی ایک جسم کی طرح دوسروں کے مقابلہ میں متحداً اور متفق ہیں“ اس سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ کافروں کو کسی طرح کا اہم عمدہ وغیرہ نہیں دیا جا سکتا۔

حدیث کے ان لفظوں ”دور والا بھی ان کا شریک ہو گا“ سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ اگر کوئی مسلمانوں کا لشکر اپنی طاقت و قوت کی وجہ سے نتحیاب ہو کر مال غنیمت حاصل کرے تو دوسرے دور پڑاؤ ڈالے ہوئے فوجیوں کو بھی اس میں حصہ ملے گا، کیونکہ اس میں ان کی بھی قربانیوں کا دخل ہے۔ اسی طرح فی کا وہ مال جو بیت المال میں آئے گا، اس میں بھی دور والے فوجیوں کا حصہ لگایا جائے گا، اگرچہ وہ قریب والے فوجیوں کی فتوحات کی وجہ سے حاصل ہوا ہو۔

## فصل (۹۷)

### نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا غیر مسلموں سے جزیہ لینے کا طریقہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے نجران اور الیہ کے باشندوں سے جزیہ لیا جو صلا عرب اور نہ رہا عیسائی تھے، اور الہل دو مہنے الجندل سے جزیہ لیا جن میں اکثر عرب تھے، نیز مجوہیوں اور یمن کے یہودیوں سے بھی جزیہ قبول کیا لیکن عرب کے مشرکوں سے جزیہ لینا ثابت نہیں۔

امام احمد اور امام شافعی فرماتے ہیں کہ جزیہ سوائے مذکورہ تین گروہوں کے کسی اور سے قبول نہیں کیا جاسکتا یعنی یہود، نصاریٰ اور مجوہ ان تین کے علاوہ جو لوگ ہیں ان سے یا اسلام قبول کیا جائے گا یا قتل کر دئے جائیں گے۔

ایک دوسری جماعت کا قول ہے کہ جو قوم بھی جزیہ دے اسے قبول کر لیا جائے گا۔ اہل کتاب (یہود و نصاریٰ) سے اس لئے کہ قرآن کا حکم ہے۔ مجوہ سے اس لئے کہ سنت سے ثابت ہے اور دوسری قوموں سے اس لئے کہ وہ بھی ان سے ملحت مانی جائیں گی، کیونکہ مجوہی مشرک ہیں۔ ان کے پاس کوئی کتاب نہیں ہے اگر ان سے جزیہ لینا جائز ہے تو یہ اس بات کی دلیل ہے کہ تمام مشرکوں سے خواہ وہ مجوہیوں یا کوئی اور جزیہ قبول کر لیا جائے گا۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے عرب کے بت پرستوں سے جزیہ اس لئے نہیں لیا کہ وہ سب کے سب آئیت جزیہ کے نزول سے پہلے مسلمان ہو چکے تھے۔

بعض گروہوں کے کفر کا دوسرے گروہ کے مقابہ میں زیادہ سخت اور سختیں ہونا کوئی معنی نہیں رکھتا، بلکہ بت پرستوں کا کفر اگر دیکھا جائے تو مجوہیوں کے مقابلہ میں ہلاکا ہے اور غور کیجئے تو بت پرستوں اور آتش پرستوں کے درمیان فرق بھی کیا ہے، اور اگر ہے تو مجوہیوں کا کفر بت پرستوں کے مقابلہ میں زیادہ غلیظ اور سخت ہے۔ اور بت پرست توحید ربویت کا اقرار کرتے ہیں، وہ مانتے ہیں کہ خالق کائنات خداۓ واحد کے سوا کوئی نہیں، وہ دیوتاؤں اور دیویوں کی پوجا تقرب الہی کے لئے کرتے ہیں، انہیں خالق کائنات

نہیں مانتے، نہ یہ مانتے ہیں کہ عالم کے دو خدا ہیں۔ ایک خالق خیر ہے، دوسرا خالق شر ہے، جیسا مجوسی عقیدہ رکھتے ہیں۔

اسی طرح نہ وہ ماؤں، بیٹیوں اور بہنوں کے ساتھ شادی جائز سمجھتے ہیں بلکہ وہ بقیہ دین ابراہیمی پر قائم ہیں، اور حضرت ابراہیم علیہ السلام کے پاس صحیفے اور شریعت تھی، لیکن مجوسی ان کے پاس سرے سے کوئی آسمانی کتاب ہی نہیں، نہ وہ انبیاء میں سے کسی نبی کے دین کے پیروکار ہیں۔ ان کے عقائد و شرائع میں کوئی ایسا اثر نہیں پایا جاتا جس سے معلوم ہو کہ ان کے پاس کوئی آسمانی کتاب یا شریعت تھی جو اخہالی گئی ہو۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اہل ہجر اور دوسرے بادشاہوں کے پاس خطوط لکھ کر انہیں اسلام یا جزیہ کی دعوت دی۔ اس میں عرب اور غیر عرب کی کوئی تفریق نہیں فرمائی تھی۔

اب رہی جزیہ کی رقم کی مقدار اور تعداد تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے جب حضرت معاذ رضی اللہ عنہ کو یمن بھیجا تو حکم فرمایا کہ ”ہر یاخ سے ایک دنار یا اس کی قیمت کی یکنی چادر جزیہ میں لیں۔“

بعد میں حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اس مقدار میں اضافہ کر کے چار دنار سونے والوں پر اور چالیس درہم چاندی والوں پر سالانہ مقرر کر دیا۔ یہ فرق یا اضافہ اس لئے ہوا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو اہل یمن کی معیشت کی کمزوری کا علم تھا، اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ اہل شام کی مالداری سے واقف تھے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ آپ نے معاهدہ کو ختم کئے بغیر قریش کے ساتھ جنگ کو جائز قرار دیا، کیونکہ خود قریش نے عمدہ ملنگی کرتے ہوئے اپنے ان حیلفوں کا ساتھ دیا جنہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے حیلفوں پر حملہ کر دیا تھا اور ان پر ظلم و زیادتی کی تھی۔ ایسی صورت حال میں آپ نے ان کی مدد کرنے والے قریش کو جنگجو تصور کر کے معاهدہ توڑ دیا تھا اور ان سے جنگ آزمائوئے تھے۔

## فصل (۹۸)

### نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا نکاح کے متعلق اسوہ حسنہ

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے شادی شدہ زندگی اختیار کرنے کی ترغیب دی ہے۔ چنانچہ ارشاد فرمایا : ”نکاح کرو کیونکہ کثرت امت سے میں قوموں پر فخر کروں گا۔“ مزید فرمایا : ”نکاح میری سنت ہے جو کوئی میری سنت سے اعراض کرے وہ میری جماعت سے نہیں۔“

فرمایا : ”اے نوجوانو! جو تم میں نکاح کر سکتا ہے، نکاح کرے، کیونکہ نکاح نظر اور نفس دونوں کو محفوظ رکھتا ہے اور جسے اس کی قدرت نہ ہوا سے چاہئے کہ وہ روزہ رکھے کیونکہ روزہ اس کے لئے ڈھال ہے“ اور فرمایا : ”دنیا سراسر عیش ہے اور دنیا کی سب سے بڑی عیش صالح یہوی ہے۔“

صحیحین میں ہے کہ ”عورت سے شادی یا تو اس کے مال کی وجہ سے کی جاتی ہے، یا عزت و جاہ کی وجہ سے یا صن و جمال کی وجہ سے یا دین کی وجہ سے، تم دیندار یہوی پا کر بادی لے جاؤ۔“

حدیث میں ہے کہ : ”آپ سے سوال کیا گیا، سب سے بہترن عورت سی کون ہے؟ فرمایا ”وہ جو اپنے شوہر کی نظر میں بھلی معلوم ہو۔ اس کے حکم کی تعمیل کرتی ہو، اور اپنے مال و نفس میں اس کی مرضی کے خلاف کچھ نہ کرتی ہو۔“ آپ کا دستور تھا کہ اولاً پیدا کرنے والی عورتوں سے نکاح کرنے کی ترغیب دیتے۔ فرمایا : ”محبت کرنے والی اور پنچے پیدا کرنے والی عورتوں سے نکاح کرو۔“

عورت کی اجازت : یہ ثابت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس شادی شدہ عورت کا نکاح باطل کر دیا تھا جس کے باپ نے اس کی مرضی کے خلاف نکاح کر دیا تھا۔ سنن میں ہے کہ :

”ایک کنواری لڑکی کے باپ نے لڑکی کی مرضی کے خلاف شادی کر دی، وہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئی تو آپ نے اسے اختیار دے دیا کہ چاہے تو نکاح رکھے یا رد کرے۔“

حدیث میں ہے کہ : ”کنواری عورت کا نکاح بغیر اس کی اجازت کے نہ کیا جائے۔ اور اس کی اجازت خاموشی ہے۔“

ایک اور حدیث میں ہے کہ : "یتیم لڑکی کا عقد اس کی مرضی کے بغیر نہ کیا جائے" اور آپ نے یہ بھی فرمایا کہ بالغ ہونے کے بعد تینی کا اعتبار نہیں" اس سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ یتیم لڑکی کا نکاح جائز ہے، اسی کا قرآن سے بھی پتہ چلا ہے۔

ویل کی اجازت : سنن میں حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ "جو عورت اپنے ولی کی اجازت کے بغیر خود نکاح کر لے، اس کا نکاح باطل ہے"۔

صحیح حدیث میں ہے کہ : "ولی کے بغیر نکاح نہیں"۔ مزید فرمایا : "عورت خود اپنا نکاح نہ کرے کیونکہ زانی عورت میں اپنا نکاح خود کیا کرتی ہیں"۔ آپ کا ارشاد ہے "جب کسی عورت کا نکاح دو ولی کر دیں تو پہلے ولی کے نکاح کا اعتبار ہو گا"۔

مرکی تعین : ایک شخص نے بغیر مر مقرر کئے نکاح کر لیا اور خلوت سے پہلے ہی وفات پا گیا۔ نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ فیصلہ فرمایا کہ عورت کو ہم عصر رشتہ دار عورتوں کے برابر مردیا جائے، اور میراث دی جائے، اور وہ خود چار میں سے دوں عدت میں بیٹھے۔

ترنی میں مذکور ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک شخص سے دریافت فرمایا : کیا تم پسند کر سکتے کہ تمہاری شادی فلاں عورت سے کر دوں؟ اس نے کہا، ہاں، پھر عورت سے پوچھا : کیا تم پسند کر سکتے کہ تجھے فلاں شخص سے بیاہ دوں؟ اس نے بھی رضامندی ظاہر کی، چنانچہ دونوں کا عقد آپ نے کر دیا، اور دونوں میں خلوت بھی ہوئی، مگر چونکہ کوئی مر مقرر نہ کیا گیا تھا، اور نہ مرد نے عورت کو کچھ دیا تھا، اس لئے جب اس کا وصال ہونے لگا تو آپ نے خیر کے حصوں میں سے ایک حصہ عورت کو مرکے عوض دے دیا۔

ان مذکورہ احادیث اور روایات سے مندرجہ ذیل احکام و مسائل کا علم ہوتا ہے :

۱- بغیر مر مقرر کئے ہوئے نکاح جائز ہے۔

۲- بغیر مر مقرر کئے ہوئے صحبت و خلوت جائز ہے۔

۳- مر مثل کا تعین موت سے بھی ہو گا خواہ دخول ہویا نہ ہو۔

۴- وفات کے بعد عدت میں بیٹھنا ضروری ہے خواہ دخول ہوا ہویا نہ ہوا ہو۔ یہی حضرت ابن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور علماء عراق کا مسلک ہے۔

۵- طرفین کی جانب سے ایک ہی شخص ولی بن سکتا ہے اور صرف یہ کہنا کافی ہے کہ میں نے فلاں مرد کا فلاں عورت سے نکاح کر دیا ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے چار سے زائد بیویاں رکھنے والوں کو، جب وہ اسلام لے آئے، حکم فرمایا کہ ان میں سے صرف چار عورتوں کا انتخاب کر لیں اور بقیہ کو چھوڑ دیں۔ اسی طرح ایک شخص اسلام لایا اور اس کے تصرف میں دو بہنیں تھیں۔ اس سے آپ نے فرمایا کہ دونوں میں سے ایک کو جسے چاہو رکھ لواور دوسری کو علیحدہ کر دو۔

ان دونوں روایتوں سے اس بات کا علم ہوتا ہے کہ حالت کفر و شرک کا نکاح صحیح ہے، اور مسلمان ہونے والے شخص کو اختیار ہے کہ ان بیویوں میں سے کسی کو بھی اختیار کر لے چاہے وہ پہلی ہو یا بعد کی ہو، اور یہی جسمور کا قول ہے۔

امام ترمذی نے حدیث کو ذکر کر کے حسن کہا ہے جس میں یہ ہے کہ : "جب کوئی غلام اپنے آقا کی مرضی کے بغیر شادی کر لے تو وہ بد کردار ہے"۔

«وَاللَّهُ أَعْلَمُ وَأَحْكَمُ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى إِلَهٍ وَصَحْبِهِ وَسَلَّمَ»

# مِنْصَرَاتُ الْمَعَادِ

تأليف  
شِيخُ الْإِسْلَامِ  
مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ الْوَهَابِ  
رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى

تَرْجِمَةُ  
سَعِيدِ أَحْمَدِ قَمَرِ الزَّمَانِ التَّدْوِيِّ

وَكَالَّا مُطْرُقَ عَلَيْهِ الْجَهَنَّمُ الْعَلَى  
وَرَاهِهُ التَّشْوِيهُ الْإِنْلَامِيُّ الْأَوْقَافُ الْدِيْنُوُرُ وَالْإِنْدِيْرِيُّ  
الْمَلَكِيَّةُ الْعَرَبِيَّةُ الْسَّعُودِيَّةُ

# مِنْصَرَ الْمَعَادِ

تأليف  
شِيَخُ الْإِسْلَامِ  
مُحَمَّدْ بْنِ عَبْدِ الْوَهَابِ  
رَحِمَهُ اللَّهُ تَعَالَى

باللغة الأردنية